Aslama: Journal of Islamic Studies E-ISSN: 3088-960X
https://aslama.kjii.org Vol. 2. No. 4. (2025)

Research Article

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis
of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah
Universitas PTIQ Jakarta
E-mail: ichazilpdppkumi@gmail.com

Putri Salsabila Azkya
Universitas PTIQ Jakarta
E-mail: putrisalsabilaazkya@gmail.com

Copyright © 2025 by Authors, Published by Aslama: Journal of Islamic Studies.

Received : Oktober 17, 2025 Revised : November 10, 2025
Accepted : Desember 16, 2025 Available online : Desember 30, 2025

How to Cite: Nur Kholisah, & Putri Salsabila Azkya. (2025). Tafsir in Indonesia: A Historical Review and
Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah. Aslama: Journal of Islamic Studies, 2(4), 196-209.
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.50

Abstract

The atomistic approach in Qur'anic studies often separates verses from the context of their
wholeness, thus risking a rigid partial understanding and obscuring the moral message of the sacred
text. Responding to these methodological challenges, this study aims to analyse the operational
function of munasabah in Tafsir Al-Mishbah as the main hermeneutic tool to reconstruct the meaning
of verses that appear incoherent. By applying qualitative literature method and descriptive analysis
of historical and textual data, this study examines how the logic of inter-verse relationship is built in
the frame of Nusantara tafsir. The analysis reveals that in the midst of the transformation of
Indonesian tafsir towards adab al-ijtima'i style, M. Quraish Shihab succeeded in proving the harmony
of the Qur'anic structure through a variety of relationship patterns in Q.S. Al-Isra', namely mudhaddah
(opposition), istitrad (further mention), and tafsir (explanation). This study concludes that the
application of munasabah effectively overcomes the problem of fragmentation of meaning by binding
separate verses into a unified structure, resulting in a systematic interpretation product and avoiding
the rigidity of textual understanding.

Keywords: Munasabah, Al-Mishbah, History of Tafsir.
Tafsir di Indonesia: Tinjauan Sejarah dan Analisis Munasabah dalam Tafsir Al-Mishbah

Abstrak

Pendekatan atomistik dalam studi Al-Qur'an sering kali memisahkan ayat dari konteks keutuhannya,
sehingga berisiko melahirkan pemahaman parsial yang kaku dan mengaburkan pesan moral teks
suci. Merespons tantangan metodologis tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis fungsi
operasional munasabah dalam Tafsir Al-Mishbah sebagai perangkat hermeneutik utama untuk

Aslama: Journal of Islamic Studies 196
https://aslama.kjii.org


mailto:ichazilpdppkumi@gmail.com
mailto:putrisalsabilaazkya@gmail.com
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.50

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

merekonstruksi makna ayat-ayat yang tampak tidak koheren. Dengan menerapkan metode
kepustakaan kualitatif serta analisis deskriptif terhadap data historis dan tekstual, studi ini menelaah
bagaimana logika hubungan antarayat dibangun dalam bingkai tafsir Nusantara. Hasil analisis
mengungkap bahwa di tengah transformasi tafsir Indonesia menuju corak adab al-ijjtima’, M. Quraish
Shihab berhasil membuktikan keserasian struktur Al-Qur'an melalui variasi pola relasi pada Q.S. Al-
Isra’, yakni mudhadaah (perlawanan), isthitréd (penyebutan lanjutan), dan {afsir (penjelasan).
Penelitian ini menyimpulkan bahwa penerapan munasabah tersebut secara efektif mengatasi problem
fragmentasi makna dengan mengikat ayat-ayat yang terpisah menjadi satu kesatuan struktur yang
utuh, sehingga menghasilkan produk penafsiran yang sistematis dan terhindar dari kekakuan
pemahaman tekstual.

Kata Kunci: Munasabah, Al-Mishbah, Sejarah Tafsir.

PENDAHULUAN

Studi terhadap sistematika dan koherensi Al-Qur'an (Ilmu Al-Munasabah) seringkali
menghadapi tantangan metodologis, di mana pembacaan tekstual kerap terjebak pada
pendekatan atomistik yang memisahkan ayat dari konteks keutuhannya. Padahal,
pemahaman yang parsial terhadap ayat-ayat Al-Qur'an berpotensi melahirkan interpretasi
yang kaku dan kehilangan semangat pesan utamanya. Dalam konteks tafsir di Indonesia,
M. Quraish Shihab melalui karya monumentalnya, Tafsir Al-Mishbah, hadir sebagai antitesis
terhadap kecenderungan tersebut dengan menekankan pada aspek keserasian
(munasabah) baik antar ayat, antar surah, maupun antara penutup dan pembuka surah.

Namun, problem mendasar yang muncul adalah bagaimana konstruksi munasabah
yang dibangun oleh Quraish Shihab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai estetika teks
semata, melainkan sebagai perangkat hermeneutik yang menentukan arah hukum dan
pesan teologis. Seringkali, penekanan Quraish Shihab pada logika wihdah al-maudhuiyyah
(kesatuan tema) dalam metode tahlilhya menimbulkan pertanyaan mengenai konsistensi
metodologisnya ketika berhadapan dengan ayat-ayat yang secara lahiriah tampak
kontradiktif atau terpisah secara tematik (Shihab, 2002).

Penelitian mengenai Tafsir Al-Mishbah dan pemikiran Quraish Shihab telah banyak
dilakukan oleh sarjana terdahulu, namun dengan fokus yang beragam dan menunjukkan
pergeseran fokus dari pemetaan posisi intelektual menuju analisis fungsional pada surah-
surah spesifik. Seperi artikel oleh Hasani Ahmad Said memosisikan Tafsir Al-Mishbah dalam
tradisi tafsir Nusantara dengan membandingkannya terhadap "Segitiga Emas" tafsir
Indonesia lainnya, yakni karya Nawawi al-Bantani, Hamka, dan tafsir Kemenag, guna
menegaskan keunggulan metodologi korelasi Shihab yang dianggap paling komprehensif
(Said, 2014: 211). Sementara itu, artikel oleh Noval Setiawan dan Zaeef Lugmanul
Mugtashid melakukan pendalaman tekstual pada Surah Al-Wagi'ah untuk membuktikan
adanya keserasian antara nama surah yang bertema kiamat dengan fadhilah kelancaran
rezeki, yang diinterpretasikan secara luas mencakup aspek spiritual dan sosial (Setiawan et
al., 2024: 310).

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya yang menempatkan munasabah
hanya sebagai fitur pelengkap atau sekadar melacak genealogi intelektual Quraish Shihab
ke Al-Biga'i, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi operasional munasabah
dalam Tafsir Al-Mishbah sebagai alat rekonstruksi makna. Penelitian ini secara spesifik akan
mengisi celah akademis dengan menelisik bagaimana Quraish Shihab menggunakan
munasabah untuk menyelesaikan problem ayat-ayat yang tampak tidak koheren ( disjointed
verses) khususnya melalui klasifikasi pola relasi mudhaddah (perlawanan), istithrad
(penyebutan lanjutan), dan {afsir (penjelasan). Serta bagaimana hal tersebut berimplikasi
pada kontekstualisasi pesan Al-Qur'an di Indonesia. Fokus utama bukan lagi pada apakah
Quraish Shihab menggunakan munasabah, melainkan bagaimana pola hubungan tersebut

Aslama: Journal of Islamic Studies 197
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

membentuk sebuah pandangan dunia (worfdview) yang utuh dan moderat dalam tafsirnya.

Temuan sementara melalui penelusuran terhadap Q.S. Al-Isra’ dalam Tafsir Al-
Mishbah mengindikasikan bahwa Quraish Shihab secara konsisten mengoperasionalkan
logika munasabah sebagai perangkat hermeneutik vital untuk membuktikan koherensi
struktural Al-Qur'an dan menepis anggapan fragmentasi makna. Analisis awal ini
mengungkap bekerjanya tiga varian pola relasi antarayat yang membangun kesatuan pesan,
yakni mudhaddah (perlawanan) yang mempertentangkan konsekuensi bagi mukmin dan
kafir secara diametral , /stitrad (penyebutan lanjutan) yang memperdalam dimensi etika
secara bertingkat dari sekadar larangan verbal menuju sikap tawadhu, serta (afsir
(penjelasan) yang berfungsi merinci pernyataan yang bersifat global (mujmal) menjadi
spesifik. Ketiga pola relasi tersebut menegaskan bahwa dalam Tafsir Al-Mishbah, hubungan
antarayat bukan sekadar ornamen estetis, melainkan sebuah jalinan sistematis yang saling
melengkapi untuk menghasilkan pemahaman yang utuh dan solutif.

METODOE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan (/ibrary research) yang
menggunakan pendekatan kualitatif. Sumber data primer yang menjadi objek kajian utama
adalah karya monumental M. Quraish Shihab, yakni 7afsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan
Keserasian Al-Quran. Selain itu, data sekunder dikumpulkan dari berbagai literatur yang
relevan dengan sejarah perkembangan tafsir di Indonesia, biografi penulis, serta karya-
karya Quraish Shihab lainnya untuk melengkapi pemahaman mengenai latar belakang
pemikiran dan konteks intelektual mufasir.

Teknik analisis data yang diterapkan adalah metode deskriptif-analitis. Langkah awal
penelitian dilakukan dengan menelaah dinamika historis tafsir di Nusantara untuk
memetakan posisi strategis 7afsir Al-Mishbah di tengah ragam metode penafsiran yang ada,
mulai dari tradisi lisan hingga penulisan modern. Analisis inti difokuskan pada metodologi
penafsiran Quraish Shihab, khususnya pada penerapan teori munasabah (korelasi) yang
menjadi ciri khas tafsir ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah dan Dinamika Tafsir di Indonesia

Sejarah perkembangan tafsir Al-Qur'an di Indonesia memiliki akar yang panjang dan
bersifat dinamis. Nasruddin Baidan menggambarkan bahwa embrio tafsir di Indonesia
muncul bersamaan dengan penyebaran Islam di Nusantara yang diajarkan oleh para wali
secara lisan dalam menjelaskan kandungan makna ayat al-Qur an di surau-surau dan
pesantren. Sehingga dalam konteks ini, tafsir di Indonesia masih berupa penjelasan-
penjelasan verbal tentang makna ayat al-Qur” an (Baidan, 2002: 21).

Dari tafsir lisan yang dibawa oleh para wali songo kemudian bertransformasi menjadi
tafsir yang ditulis dan dicetak oleh ulama lokal. Pada periode awal yakni abad ke-17 M,tafsir
Al-Qur'an di Indonesia sangat dipengaruhi oleh ulama Timur Tengah, namun mulai
menunjukkan upaya "pembahasalokalan" atau vernakularisasi (Gusmian, 2015, 224).
Memasuki abad ke-17, muncul karya tafsir lengkap pertama berbahasa Melayu, yakni
Tarjuman al-Mustafid karya Syekh Abdul Rauf As-Singkili, yang menjadi tonggak awal
penafsiran tekstual di Nusantara (Sukamto et al., 2024: 1345). Pada periode klasik sebelum
abad ke-20 ini, karakteristik penulisan tafsir masih sangat sederhana, di mana belum ada
pemisahan tata letak yang tegas dalam satu halaman antara teks Arab ayat, terjemahan,
dan tafsirnya, kecuali pembedaan warna tinta. Seperti halnya manuskrip tafsir surah al-Kahfi
yang menggunakan tinta merah diiringi dengan terjemah serta komentar menggunakan
tinta hitam. Model penafsiran demikian menurut Feener memang terus diterapkan di dunia
Melayu sampai abad ke-19 (Feener, 1998: 47).

Aslama: Journal of Islamic Studies 198
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

Memasuki abad ke-18 hingga ke-19, penulisan tafsir mengalami dinamika yang unik,
di satu sisi sempat terjadi kevakuman penulisan karya baru akibat tekanan kolonialisme,
namun di sisi lain tradisi penyalinan dan pengkajian di pesantren terus berjalan. Di masa
abad ke-18 hinga awal abad ke-19 tidak serta-merta benar-benar vakum, naskah tafsir yang
lain tetap bermunculan seperti 7afsir Al-Asrar dan Kitab Fara'id al-Qurén yang masih
menggunakan aksara Jawi dan bahasa Melayu dalam penulisan tafsir al-Qur an. Pada akhir
abad ke-19, ulama seperti Kiai Saleh Darat menulis Faid al-Rahman menggunakan bahasa
Jawa beraksara Pegon untuk memudahkan masyarakat lokal memahami Al-Qur'an, sebuah
langkah vernakularisasi yang penting di lingkungan pesantren. Pada masa ini selain di
kepulauan Jawa, di kepulauan lain pun mengalami vernakularisasi penafsiran dalam upaya
membumikan al-Qur" an, seperti tafsir berbahasa dan beraksara Bugis di Sulawesi Selatan
karya AG. H. Daud Ismail (Gusmian, 2015: 11). Keragaman ini menunjukkan bahwa Tafsir
Nusantara bukan sekadar terjemahan, melainkan manifestasi dialektika antara teks suci dan
budaya.

Di awal abad ke-20, dinamika tafsir di Indonesia mengalami perubahan drastis yang
dipicu oleh pengaruh gerakan pembaruan Islam dari Timur Tengah, seperti Muhammad
Abduh dengan T7afsir al-Manar serta perubahan sosiopolitik dalam negeri. Pada periode ini,
terjadi pergeseran besar dalam penggunaan aksara, semangat Sumpah Pemuda 1928
mendorong transisi dari penggunaan aksara Jawi atau Pegon menuju aksara Latin dan
Bahasa Indonesia untuk menjangkau pembaca yang lebih luas. Tokoh-tokoh seperti
Mahmud Yunus dengan 7afsir Al-Quran Al-Karim dan A. Hassan dengan 7afsir Al-Furgan
menjadi pelopor penulisan tafsir berbahasa Indonesia. Meskipun demikian, transisi ini
sempat memicu polemik di kalangan ulama tradisional, seperti kontroversi yang dihadapi
K.H. Ahmad Sanusi ketika menerbitkan 7amsyiyatul Muslimin yang menyertakan transliterasi
Latin, yang saat itu dianggap tabu oleh sebagian pihak (Gusmian, 2015: 242).

Pasca kemerdekaan, khususnya memasuki paruh kedua abad ke-20, penafsiran Al-
Qur'an semakin berkembang dengan dukungan kelembagaan negara dan munculnya corak
tafsir yang berorientasi sosial kemasyarakatan (adab al-ijtima’). Dari sisi institusional,
pemerintah mendirikan Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an pada tahun 1957 dan
menetapkan Mushaf Standar Indonesia pada tahun 1974 untuk menjaga keseragaman dan
otentisitas teks (Sukamto et al., 2024: 134). Di sisi intelektual ulama, Buya Hamka menulis
Tafsir Al-Azhar yang kental dengan nuansa sosial dan sastra, merefleksikan kondisi
masyarakat Indonesia saat itu.

Selain Buya Hamka, para penafsir dengan beragam latar belakang mulai dari
kalangan ulama pesantren, akademisi kampus, hingga birokrat dan budayawan cukup
mewarnai penafsiran dalam merespon isu di Indonesia. Seperti Bakri Syahid yang
memasukkan dukungan terhadap ideologi Pancasila dalam tafsirnya. Sebaliknya, terdapat
pula tafsir yang memuat kritik sosial terhadap rezim penguasa, seperti kritik terhadap
korupsi dan nepotisme pada masa Orde Baru yang tersirat dalam tafsir karya Moh. E. Hasim
dan Syu'bah Asa (Gusmian, 2015, 24). Sementara itu, tradisi lokal tetap bertahan melalui
karya ulama pesantren seperti K.H. Bisri Mustofa yang menulis A/-Ibriz dan K.H. Misbah
Zainul Mustafa dengan A/-Ik/il, yang keduanya setia menggunakan bahasa Jawa dan aksara
Pegon.

Pada abad ke-21 atau periode kontemporer, kajian tafsir di Indonesia semakin
dinamis dengan adopsi metode tafsir tematik (maudhu’l) dan pendekatan multidisipliner.
Tokoh sentral pada masa ini adalah M. Quraish Shihab dengan karya monumentalnya 7afsir
Al-Mishbah, yang menekankan pada pendekatan kebahasaan modern dan kontekstualisasi
pesan Al-Qur'an. Selain itu, kajian tafsir mulai masuk ke ranah akademik perguruan tinggi
dengan tema-tema spesifik seperti lingkungan, gender, dan lain-lain, sebagaimana terlihat
dalam karya-karya tim Kementerian Agama dan intelektual kampus. Di era kontemporer,

Aslama: Journal of Islamic Studies 199
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

Kementerian Agama bersama para pakar juga menyusun tafsir tematik dan Tafsir IImi (sains)
untuk menjawab tantangan zaman, seperti isu lingkungan, ekonomi dan lain-lain. Pada
masa ini, tafsir tidak lagi hanya berkutat pada makna tekstual, tetapi aktif merespons isu-
isu sosiologis.

Biografi M. Quraish Shihab dan Karya-karyanya

Muhammad Quraish Shihab lahir pada tanggal 16 Februari 1944 di Rappang,
Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap), Sulawesi Selatan (Hasan, 2021: 16). Ia berasal dari
keluarga keturunan Arab-Bugis yang terpelajar dari klan Shihab, sebuah keluarga yang
dikenal memiliki tradisi keilmuan dan pengabdian masyarakat yang kuat. Ayahnya, Prof. KH.
Abdurrahman Shihab (1905-1986), adalah seorang ulama besar, guru besar tafsir, dan
tokoh pendidikan yang memiliki peran sentral dalam pendirian Universitas Muslim Indonesia
(UMI) dan IAIN Alauddin di Makassar (Huda, 2019: 45).

Sejak usia dini, sekitar 6 atau 7 tahun, Quraish Shihab telah digembleng dengan
kecintaan terhadap Al-Qur'an. Ayahnya memiliki kebiasaan mengajak anak-anaknya duduk
bersama setelah magrib untuk mendengarkan petuah-petuah agama yang bersumber dari
ayat-ayat Al-Qur'an dan sirah Nabi. Metode pendidikan informal ini menanamkan benih
ketertarikan Quraish pada tafsir, yang kelak menjadi spesialisasi utamanya.

Pendidikan formal dasarnya diselesaikan di Ujung Pandang (Makassar). Namun,
menyadari pentingnya penguasaan bahasa Arab sebagai kunci ilmu-ilmu Islam, ayahnya
mengirim Quraish remaja ke Malang, Jawa Timur, pada tahun 1956 untuk belajar di Pondok
Pesantren Darul Hadis Al-Fagihiyah. Di pesantren yang diasuh oleh ulama keturunan
Hadhrami ini, Quraish ditempa dalam disiplin ilmu alat (gramatika Arab) yang ketat.
Ketekunannya membuahkan hasil; dalam waktu dua tahun, ia telah mampu menguasai
bahasa Arab dengan fasih, sebuah pencapaian yang menjadi modal vital bagi perjalanan
akademiknya selanjutnya.

Pada akhir dekade 1950-an, Muhammad Quraish Shihab memulai perjalanan
intelektualnya di Mesir pada usia yang relatif sangat muda. Pada tahun 1958, ia bersama
adiknya, Alwi Shihab, memperoleh beasiswa dari Pemerintah Daerah Sulawesi untuk
melanjutkan pendidikan di Kairo. Lingkungan akademik dan ideologis tersebut memberi
ruang luas bagi pembentukan wawasan keislaman yang terbuka, rasional, dan berorientasi
sosial.

Di Universitas Al-Azhar, Quraish Shihab menjalani proses pendidikan yang panjang
dan berjenjang (Juniardi, 2022: 8). Ia diterima langsung pada tingkat kedua pendidikan
menengah Al-Azhar (I'dadiyyah), kemudian menyelesaikan jenjang Tsanawiyah sebelum
melanjutkan ke pendidikan tinggi. Studi sarjananya ditempuh di Fakultas Ushuluddin,
Jurusan Tafsir dan Hadis, dan diselesaikan pada tahun 1967. Tanpa jeda yang berarti, ia
melanjutkan ke program magister di fakultas yang sama dan berhasil meraih gelar M.A.
pada tahun 1969. Tesisnya yang mengkaji dimensi kemukjizatan Al-Quran dalam aspek
hukum mencerminkan ketertarikan awalnya terhadap relasi antara teks suci dan realitas
kehidupan manusia, khususnya dalam konteks penetapan norma dan nilai hukum Islam.

Setelah menyelesaikan pendidikan pascasarjana, Quraish Shihab kembali ke
Indonesia dan mengabdikan diri sebagai dosen di IAIN Alauddin Makassar pada periode
1973-1980. Pengalaman mengajar dan berinteraksi dengan realitas sosial keislaman
Indonesia semakin meneguhkan kesadarannya akan pentingnya pendekatan tafsir yang
metodologis dan kontekstual. Dorongan intelektual tersebut membawanya kembali ke Mesir
pada tahun 1980 untuk menempuh studi doktoral di Al-Azhar, dengan tujuan memperdalam
aspek metodologi tafsir Al-Qur'an secara lebih spesifik dan mendalam.

Puncak kematangan intelektual Quraish Shihab tercermin dalam disertasi
doktoralnya yang mengkaiji karya klasik Nazm al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar karya

Aslama: Journal of Islamic Studies 200
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

Burhanuddin al-Biga'm (Amini, 2021: 21). Disertasi tersebut, yang berhasil dipertahankan
pada tahun 1982 dengan predikat kehormatan tertinggi, menandai kontribusi pentingnya
dalam kajian munasabah atau korelasi struktural antarayat dan antarsurah. Pandangan al-
Biga'l tentang kesatuan integral Al-Quran sebagai struktur yang saling terkait menjadi
fondasi metodologis utama dalam pemikiran tafsir Quraish Shihab. Prinsip ini kemudian
diterapkan secara konsisten dalam Tafsir al-Mishbah, yang menampilkan Al-Qur‘an sebagai
teks yang koheren dan utuh, berbeda dari pendekatan tafsir yang cenderung parsial atau
atomistik.

Peran Quraish Shihab dalam Perkembangan Tafsir Indonesia

Sekembalinya ke Indonesia, Muhammad Quraish Shihab tampil tidak sekadar
sebagai akademisi yang berkiprah di ruang kampus, melainkan berkembang menjadi
intelektual publik yang memiliki pengaruh luas dalam membentuk wajah Islam Indonesia
kontemporer. Kehadirannya dalam diskursus tafsir menandai pergeseran penting dari tradisi
penafsiran yang cenderung elitis dan terbatas pada ruang akademik atau pesantren, menuju
pemahaman Al-Qur‘an yang lebih komunikatif, kontekstual, dan berorientasi pada problem
social (Rahmatullah et al., 2021: 132). Melalui ceramah, tulisan, dan karya tafsirnya, ia
berhasil menjembatani dunia akademik dengan kebutuhan religius masyarakat luas,
sehingga tafsir tidak lagi dipahami sebagai disiplin eksklusif, tetapi sebagai panduan hidup
yang relevan dengan realitas sosial umat Islam Indonesia (Arifin, 2020: 5).

Salah satu kontribusi strategis Quraish Shihab terletak pada reformasi metodologi
tafsir, khususnya dalam mempopulerkan pendekatan tafsir maudhu'i secara sistematis dan
akademis. Sebelum kehadirannya, kajian tafsir di Indonesia umumnya didominasi oleh
metode tahlili yang berjalan ayat demi ayat atau pembacaan literal terhadap kitab-kitab
tafsir klasik. Quraish Shihab menawarkan alternatif metodologis dengan menunjukkan
bahwa Al-Qur'an memiliki pandangan yang utuh dan terintegrasi terhadap berbagai
persoalan kehidupan. Melalui karya-karya tematik seperti Wawasan A/-Quran, ia
memperlihatkan bagaimana ayat-ayat Al-Qur'an dapat dihimpun dan dianalisis secara
komprehensif untuk menjawab isu-isu konkret seperti kemiskinan, kekuasaan, relasi gender,
dan ekonomi (Rahmatullah et al.,, 2021: 139). Pendekatan ini mengubah cara umat
memahami Al-Qur‘an, dari sekadar bacaan normatif-ritual menjadi sumber etika dan solusi
sosial yang aplikatif (Hasan, 2021: 20).

Selain pada ranah metodologis, peran Quraish Shihab juga terlihat kuat dalam aspek
institusionalisasi kajian Al-Qur'an di Indonesia. Pendirian Pusat Studi Al-Quran (PSQ) di
Ciputat menjadi langkah strategis dalam melembagakan visi “membumikan Al-Qur'an”
melalui kaderisasi mufasir muda yang berwawasan moderat dan kontekstual (Rahmatullah
etal., 2021: 137). Melalui program pendidikan, penerbitan, serta pemanfaatan media digital,
PSQ berfungsi sebagai ruang produksi dan distribusi gagasan tafsir yang responsif terhadap
tantangan zaman. Lebih jauh, pengalaman Quraish Shihab sebagai Rektor IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta dan kemudian sebagai Menteri Agama Republik Indonesia memberinya
posisi strategis untuk mengintegrasikan pendekatan tafsir yang rasional, inklusif, dan
moderat ke dalam kurikulum pendidikan Islam dan kebijakan keagamaan nasional.

Dalam konteks dinamika pemikiran Islam Indonesia pasca-Reformasi yang ditandai
oleh polarisasi antara kecenderungan fundamentalisme dan liberalisme, Quraish Shihab
menempati posisi penting sebagai otoritas moderasi (wasathiyah). Tafsir-tafsirnya secara
konsisten menegaskan prinsip keseimbangan, toleransi, dan penghormatan terhadap
pluralitas, tanpa mengabaikan fondasi akidah Islam (Rahmatullah et al., 2021: 136). Dalam
isu-isu sensitif seperti hubungan antarumat beragama, ia menggunakan analisis tafsir yang
ketat dan argumentatif untuk menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusivitas dan penghormatan
terhadap perbedaan memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur‘an (Arifin, 2020: 19). Otoritas

Aslama: Journal of Islamic Studies 201
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

keilmuannya diakui tidak hanya di kalangan akademisi, tetapi juga oleh masyarakat luas,
yang menjadikannya rujukan utama dalam menghadapi persoalan keagamaan yang
kompleks di tengah masyarakat multikultural Indonesia.

Karya-Karya Quraish Shihab

Produktivitas keilmuan Muhammad Quraish Shihab tergolong sangat tinggi dan
konsisten. Ia menghasilkan puluhan karya yang mencakup tulisan akademik serius hingga
buku populer yang mudah dipahami oleh masyarakat umum. Ragam karya tersebut
menunjukkan perannya tidak hanya sebagai mufasir, tetapi juga sebagai pendidik publik
yang berupaya memperkenalkan pemahaman Al-Qur‘an secara rasional dan kontekstual.
Melalui bahasa yang komunikatif, Quraish Shihab berhasil membawa kajian Al-Qur‘an keluar
dari ruang akademik yang terbatas dan menjadikannya bagian dari diskursus pendidikan
dan keagamaan masyarakat luas di Indonesia.

Karya terpenting Quraish Shihab adalah 7afsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan
Keserasian Al-Quran, yang terdiri dari lima belas jilid dan mencakup keseluruhan tiga puluh
juz Al-Quran. Tafsir ini dipandang sebagai karya monumental karena merupakan tafsir
lengkap pertama yang ditulis oleh ulama Indonesia dalam beberapa dekade setelah 7afsir
al-Azhar karya Hamka (Arifin, 2020: 6). Ciri utama T7afsir Al-Mishbah terletak pada
penggunaan teori munasabah secara konsisten serta pemilihan bahasa Indonesia yang jelas
dan komunikatif (Arifin, 2020: 20). Dalam penafsirannya, Quraish Shihab tidak hanya
menjelaskan makna ayat secara bahasa, tetapi juga mengaitkan pesan Al-Qur'an dengan
kondisi sosial dan budaya masyarakat Indonesia, sehingga tafsir ini banyak digunakan dalam
dunia pendidikan dan kajian keislaman kontemporer (Setiawan, 2023: 148).

Sebelum dan di sela-sela penyusunan A/-Mishbah, Quraish Shihab telah menulis
berbagai buku studi Al-Qur'an yang fundamental. Karya-karya awalnya meliputi studi kritis
seperti 7afsir Al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984) dan Studi Kritik Tafsir al-
Manar (1994), serta tafsir surah tertentu seperti Mahkota Tuntunan Ilahi: Tafsir Surat Al-
Fatihah (1988). Ia juga menulis buku yang sangat populer, Membumikan Al-Quran: Fungsi
dan Peranan Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (1994), yang menekankan fungsi wahyu
dalam kehidupan sosial. Selain itu, ia mengembangkan metode penafsiran yang beragam,
seperti terlihat dalam Wawasan A/-Quran (1996) yang menggunakan pendekatan tematik
(maudhu’)) untuk menjawab persoalan umat, serta 7afsir Al-Quran Al-Karim (1997) yang
disusun berdasarkan kronologi turunnya wahyu (nuzufi) (Wartini, 2014: 117).

Produktivitas Quraish Shihab juga merambah ke topik-topik umum, aspek
kebahasaan, dan kumpulan ceramah media. Hal ini terlihat dari karya-karyanya seperti
Filsafat Hukum Islam (1987), Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Mukjizat
Al-Quran (1997), serta Sahur Bersama M. Quraish Shihab di RCTI (1997) (Ali et al., 2024:
8). Ia juga menulis Fatwa-Fatwa Seputar Al-Quran dan Hadlis (1999) serta Menyingkap Tabir
Ilahi (1998) yang membahas Asma’ al-Husna. Hingga masa kontemporer, ia terus aktif
berkarya merespons isu aktual dan kebutuhan umat, yang dibuktikan dengan terbitnya buku
Wasathiyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (2019), Corona Ujian Tuhan
(2020), serta karya terjemahan berjudul A/-Quran dan Maknanya (2021).

Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Mishbah

Latar belakang kehadiran T7afsir al-Mishbah tidak dapat dilepaskan dari kondisi
objektif dinamika tafsir di Indonesia yang sempat mengalami kevakuman karya tafsir
lengkap 30 juz selama kurang lebih tiga dekade. Sebelum kehadiran karya ini, dunia tafsir
di Indonesia relatif sepi dari karya mufasir lokal yang monumental setelah 7afsir al-Azhar
karya Buya Hamka. Kehadiran 7afsir al-Mishbah menjadi sebuah fenomena baru yang
mengisi kekosongan literatur tafsir kontemporer yang ditulis oleh ulama Indonesia, yang

Aslama: Journal of Islamic Studies 202
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

kemudian mendapatkan apresiasi luas dari berbagai kalangan, mulai dari akademisi, kiai,
hingga masyarakat awam, karena dianggap mampu menyuguhkan mutiara-mutiara Al-
Qur'an di tengah dahaga umat akan rujukan tafsir yang otoritatif namun mudah dipahami
(Arifin, 2020: 6).

Situasi sosial-keagamaan masyarakat Indonesia menjadi pemicu utama kegelisahan
intelektual M. Quraish Shihab. Ia mengamati adanya fenomena di mana masyarakat Muslim
Indonesia sangat mencintai Al-Qur'an, namun interaksi mereka seringkali berhenti pada
kekaguman terhadap keindahan lantunan bacaan semata. Al-Qur'an seolah-olah hanya
difungsikan sebagai bacaan ritual tanpa disertai upaya serius untuk memahami makna dan
pesan yang terkandung di dalamnya. Realitas ini mengindikasikan adanya kesenjangan
antara semangat keberagamaan dengan pemahaman substansi ajaran, padahal Al-Qur'an
menuntut untuk dipahami, dihayati, dan diamalkan menggunakan akal dan hati (Setiawan,
2023: 131).

Lebih jauh lagi, terdapat kekeliruan paradigma di sebagian kalangan umat Islam
dalam memaknai fungsi Al-Qur'an. Tradisi membaca surah-surah tertentu, seperti Surah
Yasin atau Al-Wagqi‘ah, seringkali dilakukan berulang-ulang hanya demi mengejar fadhilah
(keutamaan) atau pahala, namun abai terhadap pesan yang dibawa oleh ayat-ayat tersebut.
Quraish Shihab merasa perlu meluruskan pemahaman ini dengan menghadirkan tafsir yang
tidak hanya menjelaskan arti kata, tetapi juga menekankan tema pokok dan pesan moral
ayat, sehingga Al-Qur'an tidak menjadi sesuatu yang mahjura (ditinggalkan secara
substansi) meskipun sering dibaca secara lisan.

Sebelum menulis 7afsir al-Mishbah, Quraish Shihab sebenarnya telah menulis 7afsir
Al-Quran Al-Karim pada tahun 1997 yang menggunakan metode {ahA/ili berdasarkan urutan
turunnya wahyu (tartib nuzul)). Namun, karya ini kurang mendapatkan sambutan luas dan
dinilai terlalu bertele-tele karena terlalu banyak menguraikan definisi kosa kata dan kaidah
tafsir yang rumit. Kritik dan respons masyarakat ini menyadarkan penulisnya bahwa metode
yang terlalu akademis dan linguistik murni kurang efektif untuk masyarakat umum yang
membutuhkan pesan langsung dan aplikatif dari Al-Qur'an (Arifin, 2020: 14).

Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah tafsir yang bercorak adabi ijtima7 (sosial
kemasyarakatan) yang komunikatif. 7afsir al-Mishbah hadir dengan karakteristik yang
berusaha menghubungkan nash-nash Al-Qur'an dengan realitas sosial dan sistem budaya
yang ada. Quraish Shihab berupaya menyajikan tafsir yang mampu berdialog dengan isu-
isu kontemporer dan memberikan solusi atas permasalahan umat, sehingga Al-Qur'an
benar-benar membumi dan dirasakan fungsinya sebagai petunjuk (hudan) dalam kehidupan
sehari-hari, bukan sekadar teks suci yang statis di langit (Hasan, 2021: 21).

Secara metodologis, 7afsir al-Mishbah dikembangkan dengan semangat untuk
menampilkan keserasian (munasabah) dalam Al-Qur'an. Quraish Shihab ingin membantah
anggapan sebagian kalangan, termasuk orientalis, yang menilai sistematika Al-Qur'an kacau
atau tidak runut. Melalui tafsir ini, ia berusaha menghidangkan bahasan yang berfokus pada
tema pokok setiap surah dan menunjukkan betapa serasinya hubungan antarayat dan
antarsurah. Dengan memperkenalkan tema dan pesan utama dari 114 surah, diharapkan
Al-Qur'an dapat dikenal lebih dekat dan akrab oleh masyarakat Muslim Indonesia (Suharyat
et al., 2022: 306).

Proses penulisan 7afsir al-Mishbah dilakukan dalam situasi yang unik, yakni ketika
M. Quraish Shihab menjabat sebagai Duta Besar Republik Indonesia di Kairo, Mesir.
Penulisan dimulai pada hari Jumat, 4 Rabiul Awal 1420 H bertepatan dengan 18 Juni 1999
M di Kairo. Kondisi di Mesir yang dianggapnya sebagai tempat pengasingan justru
memberikan lingkungan yang kondusif untuk berkonsentrasi penuh dalam menulis. Rutinitas
penulisan dilakukan dengan disiplin tinggi, bahkan ia mengalokasikan waktu setelah isya
untuk menulis tafsir ini secara intensif (Rusli, 2013: 23).

Aslama: Journal of Islamic Studies 203
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

Karya monumental ini berhasil diselesaikan dalam kurun waktu sekitar empat tahun,
dan rampung sepenuhnya di Jakarta pada hari Jumat, 8 Rajab 1423 H atau bertepatan
dengan 5 September 2003. Tafsir ini diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati bekerja sama
dengan Perpustakaan Umum Islam Iman Jama’ dalam 15 volume tebal yang mencakup 30
juz Al-Qur'an. Sistematika penerbitannya tidak per juz, melainkan per volume yang
mengelompokkan surah-surah tertentu, dimulai dari Volume 1 yang membahas Al-Fatihah
dan Al-Bagarah hingga Volume 15 yang membahas Juz Amma (Suharyat et al., 2022: 25).

Penerbitan 7afsir al-Mishbah menandai tonggak penting dalam literatur keislaman di
Indonesia. Ia tidak hanya menjadi rujukan primer di berbagai perguruan tinggi dan lembaga
pengkajian Islam, tetapi juga menjadi bacaan favorit masyarakat umum karena gaya
bahasanya yang lugas dan mudah dicerna. Melalui karya ini, Quraish Shihab berhasil mengisi
ruang kosong literatur tafsir yang otoritatif namun populer, menjadikannya salah satu
referensi paling berpengaruh dalam dinamika studi Al-Qur'an di Indonesia kontemporer
(Hasan, 2021: 137).

Sistematika Penulisan Tafsir
Penafsiran dalam kitab al-Mishbah runtut mulai dari Q.S. al-Fatihah hingga Q.S. an-

Nas sesuai dengan susunan mushaf. Dalam menjelaskannya, Quraish Shihab mengupas

beberapa ayat dengan mengaitkannya pada satu tema pokok yang terkandung. Berikut

sistematika penafsiran kitab Tafsir al Mishbah:

1. Menyebutkan nama-nama surat dan alasan penamaannya, kategori makkiyah
atau madaniyah, serta jumlah surat.

2. Menyebutkan penomoran surat, baik berdasarkan nuzdl al-Qur’an maupun
urutan di dalam mushaf. Terkadang juga menyebutkan nama surat sebelum dan
sesudahnya.

3. Menyebutkan tema pokok, tujuan, dan menyertakan perbedaan pendapat ulama’
terkait tema yang dibahas.

4. Menjelaskan hubungan antara ayat sebelum dan sesudahnya, yang disebut
dengan munasabah. Quraish tidak luput menyebutkan munasabah ayat dalam
tafsirnya yang tercermin dalam enam hal: keserasian setiap kata dalam surat,
keserasian kandungan ayat dengan penutup ayat (fawasil), keserasian hubungan
ayat dengan ayat selanjutnya, keserasian pembuka dan penutup surat, keserasian
penghujung surat dengan awal surat berikutnya, dan keserasian tema umum
surat dengan nama surat (Aisyah, 2021: 51).

. Menjelaskan asbab al-nuzul ayat, jika ada (Wartini, 2014: 119).

. Menjelaskan kosakata lafad tertentu secara lughot, nahwu, atau sarf.

7. Penafsiran setiap ayat dalam majmu’at (kelompok) dan menutupnya dengan

kesimpulan.

o U

Metode Penafsiran

Quraish Shihab dalam upaya mengungkap kandungan al-Qur'an dari berbagai
aspeknya, mulai disusun berdasarkan urutan ayat di dalam al-Qur‘an, selanjutnya
memberikan penjelasan-penjelasan tentang kosa kata, makna global ayat, korelasi, asbabun
nuzul dan lain-lain yang dianggap bisa membantu untuk memahami al-Qur'an, maka dari
sini tampak bahwa Tafsir al-Misbah menggunakan metode {(ah/ii dalam penafsirannya
(Suharyat, 2022: 308).

Metode lain yang Quraish Shihab gunakan yakni metode mugaran. Hal ini terlihat
dari penjelasannya yang juga menyertakan pendapat ulama lain, membandingkan, dan

Aslama: Journal of Islamic Studies 204
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

berusaha mendapat poin penting yang dapat dijadikan acuan dalam berargumentasi.
Quraish Shihab juga mengolaborasikan dua metode, yakni tahlii dan mawdii. Metode ini
merupakan hal yang baru dalam dunia tafsir di Indonesia, meskipun sebelumnya sudah
dilakukan di luar Indonesia oleh Sayyid Qutb, Mutawali al-Sharawi, dan lain-lain
(Syibromalisi, 2014: 30).

Corak Tafsir

Corak penafsiran adalah kecenderungan seorang penafsir dalam memahami al-
Qur’an. Biasanya, penafsir memiliki kecenderungan bidang tertentu dalam menafsirkan al-
Quran. Corak penafsiran biasanya sesuai dengan latar belakang pendidikan atau bidang
keilmuan penafsir itu sendiri. Shihab melalui pemahamannya terhadap ayat-ayat al-Qur‘an,
cenderung berusaha menyoroti permasalahan-permasalahan sosial kemasyarakatan yang
aktual. Permasalahan tersebut kemudian dijawab dengan mendialogkannya dengan al-
Qur‘an. Shihab berusaha menunjukkan kepada pembaca bagaimana al-Qur‘an berbicara
tentang permasalahan-permasalahan tersebut, dan solusi yang ditawarkan al-Qur‘an. Dalam
konteks ini, al-Qur'an merupakan pedoman kehidupan dan petunjuk bagi manusia.

Begitupun dalam membaca Tafsir Al-Mishbah terkesan bahwa penafsirannya
bercorak sosial kemasyarakatan (adabul/ ijtimai). Hal ini juga terlihat dari karya-karyanya
yang lain berjudul: Membumikan Al-Quran, Wawasan Al-Quran, Secercah Cahaya Ilahi,
Menabur Pesan Ilahi, Lentera Al-Quran dan Tafsir al-Mishbah. Nuansa corak sosial
kemasyarakatan dalam karya-karyanya ini sangat jelas terbaca (Setiawan, 2023: 134).

Keunggulan Tafsir al-Mishbah

1. Sangat kontekstual dengan kondisi ke-indonesiaan karena di dalamnya banyak
merespon beberapa hal yang actual di dunia islam Indonesia atau internasional.

2. Quraish Shihab menyusun tafsir ini dengan sangat baik dari berbagai tafsir
pendahulunya dan menyusunnya dalam bahasa yang mudah dipahami dan
dicerna, serta dengan sistematika pembahasan yang enak diikuti oleh para
penikmatnya.

3. Dari segi sumber penafsiran, tafsir ini terlihat kejujurannya dalam menukil
pendapat orang lain dengan sering menyebutkan pendapat dari para ahli.

4. Quraish Shihab menyebutkan riwayat sekaligus orang yang meriwayatkannya,
tentunya masih banyak keistimewaan yang lain.

5. Quraish Shihab dalam menafsirkan tidak menghilangkan korelasi antar ayat dan
antar surat atau disebut dengan munasabah (Anwar, 2001: 45).

Kritik Akademik Terhadap Tafsir Al-Mishbah

Meskipun Tafsir Al-Misbah dianggap sebagai sebuah mahakarya tafsir monumental
di Indonesia, karya ini tidak lepas dari kritik dan beberapa kelemahan selayaknya karya
manusia pada umumnya. Salah satu sorotan utama tertuju pada penggunaan rujukan atau
referensi yang beragam latar belakang mufasir, di mana Quraish Shihab banyak menukil
dari kitab-kitab tafsir yang terkadang memicu polemik karena perbedaan pandangan dengan
mayoritas ulama, seperti 7afsir Al-Mizan karya ulama Syiah Muhammad Husein
Thabathaba'i.

Selain itu, terdapat pula penafsiran yang dianggap kontroversial, seperti pandangan
ia mengenai jilbab yang disimpulkan bergantung pada adat dan budaya setempat, serta
pendapat mengenai kebolehan penggunaan katup jantung babi untuk kepentingan medis.
Dari segi konten, tafsir ini juga masih memuat kisah-kisah Israiliyat yang bersumber dari
Perjanjian Lama, contohnya saat menafsirkan kisah Nabi Sulaiman dalam Surat Saba ayat

Aslama: Journal of Islamic Studies 205
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

13. Terakhir, dari aspek teknis penulisan, metode penyisipan komentar tafsir di sela-sela
terjemahan ayat sering kali menghasilkan kalimat yang terlalu panjang dan melelahkan,
sehingga menyulitkan pembaca awam (Aisyah, 2021: 62).

Analisis Munasabah dalam Tafsir Al-Mishbah
Munasabah jika dilihat dari segi bahasa berasal dari kata 4wle—cwly—Csl, yang

berarti kedekatan. Munasabah juga dikenal dengan istilah ‘a/agah (relasi) atau rabit (ikatan).
Dalam penggunaan sehari-hari, kata nasab kerap dipakai untuk menunjukkan hubungan
kekerabatan. Hal ini sebagaimana disebutkan dalam Surah al-Mu’mintn ayat 101, yang
menegaskan bahwa pada hari Kiamat tidak lagi terdapat hubungan nasab di antara manusia
(Razi, 2024: 614). Manna’ al-Qattan dalam karyanya Mabahith fi 'Uldm al-Quran
menjelaskan bahwa munasabah merupakan hubungan yang dapat terjadi antara kalimat-
kalimat dalam satu ayat, antara ayat-ayat dalam satu surah, maupun antara satu surah
dengan surah lainnya.

Mengkaji munasabah dalam Al-Qur‘an menunjukkan adanya beragam bentuk dan
pola keterkaitan yang sangat luas. Meskipun demikian, bentuk yang paling dikenal dan
banyak digunakan dalam kajian tafsir adalah munasabah antarayat dan antarsurah. Oleh
karena itu, ilmu munasabah kerap dirujuk dengan istilah a/-munasabah bayna al-ayat wa al-
suwar, yakni kajian tentang hubungan antarayat dan hubungan antarsurah. Berdasarkan
kerangka tersebut, pembahasan selanjutnya akan difokuskan pada analisis relasi antarayat
dan antarsurah, khususnya dalam penerapan konsep munasabah pada Tafsir a/-Mishbah.

M. Quraish Shihab membagi munasabah ke dalam dua kategori utama. Pertama,
munasabah yang menunjukkan hubungan kedekatan antara satu ayat atau sekumpulan ayat
Al-Qur'an dengan ayat-ayat lainnya. Bentuk hubungan ini sangat beragam, mencakup
keterkaitan antar kata dalam satu ayat, hubungan antara satu ayat dengan ayat
sesudahnya, relasi antara kandungan ayat dengan /as/ah atau penutupnya, hubungan
antarsurah, keserasian antara awal dan akhir surah, keterkaitan antara nama surah dengan
tema pokoknya, serta hubungan antara penutup suatu surah dengan pembuka surah
berikutnya. Kedua, munasabah yang bersifat maknawi, yaitu hubungan makna antara satu
ayat dengan ayat lain, seperti adanya pengkhususan, pembatasan, atau penetapan syarat
terhadap ayat lain yang bersifat umum. Sebagai contoh, QS. al-Ma’idah [5]: 3 menyebutkan
beberapa jenis makanan yang diharamkan, termasuk darah. Namun, QS. al-An‘am [6]: 145
memberikan penjelasan lebih lanjut bahwa darah yang diharamkan adalah darah yang
mengalir. Hubungan penjelasan antara kedua ayat tersebut menunjukkan adanya
munasabah maknawi yang saling melengkapi (Ghozali et al., 2021: 206).

Merujuk kepada penelitian yang dilakukan Ahmad Ghozali dan Indra Saputra,
ditemukan sebanyak 27 bentuk munasabah ayat dengan ayat sesudahnya dalam QS. Al-
Isra’. Dari jumlah tersebut, munasabah diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori tematik
dan retoris. Namun, pada pembahasan ini penulis hanya menampilkan beberapa contoh
representatif dari setiap kategori dengan merujuk pada penafsiran M. Quraish Shihab dalam
Tafsir al-Mishbah. Fokus pembahasan diarahkan pada tiga kategori, yakni mudhaddah
(perlawanan), istitrad (penyebutan lanjutan), dan tafsir (penjelasan).

1. Munasabah Mudhaddah (Hubungan Berlawanan)

Kategori ini menunjukkan hubungan antar ayat yang menyajikan dua hal yang saling
kontradiktif atau berlawanan.
Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 9-10.

Artinya: "Sungguh, Al-Quran ini memberi petunjuk ke (jalan) yang paling lurus dan
memberi kabar gembira kepada orang mukmin yang mengerjakan kebajikan, bahwa mereka

Aslama: Journal of Islamic Studies 206
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

akan mendapat pahala yang besar, dan bahwa orang yang tidak beriman kepada kehidupan
akhirat, Kami sediakan bagi mereka azab yang pedih’.

Dalam tafsirnya, Quraish shihab menjelaskan bahwa Al-Qur'an sering kali
menggunakan gaya bahasa yang menyandingkan dua kondisi yang bertolak belakang,
seperti kabar gembira dengan ancaman, atau surga dengan neraka. Hubungan ayat 9 dan
10 ini sangat erat karena menampilkan kontras tersebut: ayat 9 memberikan berita bahagia
bagi orang beriman tentang pahala besar, sementara ayat 10 langsung menyandingkannya
dengan ancaman siksa bagi mereka yang ingkar. Pertautan ini dikategorikan sebagai
Mudhaddah karena sifat isinya yang saling berlawanan antara nasib orang mukmin dan
orang kafir (Ghozali et al., 2021: 221).

2. Munasabah Istithrad (Penyebutan Lanjutan)

Kategori ini mengacu pada hubungan di mana ayat berikutnya merupakan kelanjutan
atau pendalaman dari topik yang dibahas ayat sebelumnya.
Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 23-24.

Artinya: "Dan Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain
Dia dan hendakiah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya
atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali
Jjanganlah engkau mengatakan kepada keduanya perkataan 'ah" dan janganlah engkau
membentak keduanya, dan ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik. Dan
rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang dan ucapkan/ah,
"Wahai Tuhanku! Sayangilah keduanya sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku
pada waktu kecil. "

Quraish Shihab menunjukkan bahwa ayat 24 adalah kelanjutan logis dari tuntunan
berbakti kepada orang tua yang dimulai di ayat 23. Jika ayat sebelumnya melarang ucapan
kasar dan memerintahkan perkataan mulia, maka ayat 24 meningkatkan level tuntunan
tersebut: seorang anak wajib bersikap rendah hati (tawadhu) di hadapan orang tua dengan
didasari kasih sayang yang tulus, bukan sekadar formalitas atau rasa takut dicela orang lain.
Posisi ayat ini memperdalam pembahasan sebelumnya dengan menambahkan perintah
untuk mendoakan orang tua, sehingga terbentuklah hubungan Istitrad atau penyebutan
lanjutan yang menyempurnakan adab seorang anak (Ghozali et al., 2021: 223).

3. Munasabah Tafsir (Penjelasan)

Kategori ini terjadi ketika ayat sesudahnya berfungsi untuk memperjelas atau merinci
pernyataan yang masih bersifat umum pada ayat sebelumnya.
Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 12-13.

Artinya: "Dan Kami jadikan malam dan siang sebagai dua tanda (kebesaran Kami),
kemudian Kami hapuskan tanda malam dan Kami jadikan tanda siang itu terang benderang,
agar kamu (dapat) mencari karunia dari Tuhanmu, dan agar kamu mengetahui bilangan
tahun dan perhitungan (waktu). Dan segala sesuatu telah Kami terangkan dengan jelas.
Dan setiap manusia telah Kami kalungkan (catatan) amal perbuatannya di lehernya. Dan
pada hari Kiamat Kami keluarkan baginya sebuah kitab dalam keadaan terbuka”

Shihab menjelaskan bahwa penutup ayat 12 mengandung pernyataan umum bahwa
Allah telah merinci segala sesuatu dengan jelas. Ayat 13 kemudian hadir sebagai penjelas
(tafsir) atas apa yang dimaksud dengan rincian tersebut, yaitu mengenai catatan amal
perbuatan manusia. Ayat 13 menegaskan bahwa setiap manusia memikul tanggung jawab
atas amalnya sendiri yang diibaratkan seperti kalung yang tidak bisa dilepas, dan kelak
catatan ini akan dibuka secara transparan pada hari kiamat. Dengan demikian, ayat 13

Aslama: Journal of Islamic Studies 207
https://aslama.kjii.org



Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

berfungsi memberikan penjelasan spesifik atas frasa umum di ayat 12 (Ghozali et al., 2021:
224).

Berdasarkan pembahasan tersebut, munasabah menunjukkan adanya keterkaitan
yang erat dan sistematis antar ayat dalam Al-Qur’an, baik dari segi struktur maupun makna.
Melalui bentuk-bentuk seperti mudaddah, istitrad, dan tafsir, tampak bahwa setiap ayat
saling melengkapi dalam menyampaikan pesan ilahi. Penafsiran M. Quraish Shihab dalam
Tafsir al-Mishbah menegaskan bahwa munasabah merupakan kunci penting untuk
memahami keserasian dan kedalaman makna Al-Qur’an secara utuh.

KESIMPULAN

Evolusi penafsiran Al-Qur'an di Indonesia telah menempuh perjalanan panjang dari
metode lisan para wali hingga pendekatan kontekstual di era kontemporer. M. Quraish
Shihab, melalui 7afsir Al-Mishbah, menempati posisi strategis dalam sejarah ini dengan
menghadirkan tafsir bercorak adab al-ijtima’yang responsif terhadap isu sosial sekaligus
menjaga ketat kaidah keilmuan. Keunikan utama karya ini terletak pada penerapan teori
munasabah yang membuktikan koherensi struktur Al-Qur'an. Hal ini terkonfirmasi melalui
analisis pada QS. Al-Isr@’, di mana ditemukan jalinan sistematis antarayat, seperti hubungan
mudhaddah (perlawanan) yang mempertegas kontradiksi nasib mukmin dan kafir,
hubungan /stitrad (penyebutan lanjutan) yang menyempurnakan etika, serta hubungan
tafsir (penjelasan) yang merinci makna global. Dengan demikian, 7afsir Al-Mishbah tidak
hanya mengisi kekosongan literatur tafsir nusantara, tetapi juga menawarkan paradigma
bahwa Al-Qur'an adalah satu kesatuan utuh yang serasi dan solutif.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, Rijal, dan Subi Nur Isnaini. “Digitising Interpretation: Transforming 7afsir Al-Mishbah in
the Context of the Living Quran.” Jurnal Studi Ilmu-Iimu al-Quran dan Hadls 25, no.
1 (Januari 2024).

Anwar, Hamdani. “Telaah Kritis Tafsir a/-Misbah.” Jurnal Mimbar Agama dan Budaya 12, no.
2 (2001).

Arifin, Zaenal. “Karakteristik Tafsir A/-Mishbah.” Al-Ifkar 13, no. 1 (Maret 2020).

Aisyah. “Menelaah Mahakarya Muhammad Quraish Shihab: Kajian Metodologis dan
Penafsirannya dalam Tafsir A/-Mishbah.” Ulumul Quran 1, no. 1 (2021).

Amini, Aisyah. Konsep Sekufu dalam Pernikahan Perspektif Al-Quran (Studi atas Penafsiran
M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah). Skripsi, Institut Agama Islam Negeri
Palopo, 2021.

Baidan, Nashruddin. Sejarah Perkembangan Tafsir di Indonesia. Yogyakarta: Tiga

Serangkai, 2002.

. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

Feener, Michael R. “"Notes Towards the History of Qur'anic Exegesis in Indonesia.” Studia
Islamika 5, no. 3 (1998).

Ghozali, Ahmad, dan Indra Saputra. “Konektifitas Al-Qur‘an: Studi Munasabah Antar Ayat
dan Ayat Sesudahnya dalam QS. Al-Isra’ pada Tafsir a/-Mishbah.” Jurnal Dakwah dan
Pengembangan  Sosial Kemanusiaan 12, no. 2 (Desember 2021).
https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2034.

Gusmian, Islah. "Bahasa dan Aksara dalam Penulisan Tafsir al-Qur'an di Indonesia Era Awal

Abad 20 M.” Mutawatir 5, no. 2 (2015).

. “Tafsir al-Quran di Indonesia: Sejarah dan Dinamika.” AMun 1, no. 1 (2015).

Hasan, Farid. “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur‘an di
Indonesia.” Gitra Ilmu 1, no. 2 (Oktober 2021).

Aslama: Journal of Islamic Studies 208
https://aslama.kjii.org


https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2034

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munasabah in Tafsir Al-Mishbah

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya

Huda, N. “Epistemologi Penafsiran Ayat ‘Seribu Dinar’ (at-Talaq [65]: 2-3): Studi Komparasi
‘Abd al-Ra’lf as-Singkili dan M. Quraish Shihab.” Medina-Te: Jurnal Studi Islam 15,
no. 1 (2019).

Juniardi, V. Hedonisme dalam Al-Quran (Kajian atas Tafsir Al-Mishbah Karya M. Quraish
Shihab). Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2022.

Rahmatullah, Hudriansyah, dan Mursalim. “M. Quraish Shihab dan Pengaruhnya terhadap
Dinamika Studi Tafsir Al-Quran Indonesia Kontemporer.” Suhuf 14, no. 1 (Juni
2021).

Razi, Fahrur, dan Abu Bakar. “Munasabah Ayat-Ayat Tahlil dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir
al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab.” Jurnal Semiotika-Q. Kajian Iimu Al-Quran dan
Tafsir4, no. 2 (2024).

Said, Ahmad Hasani. "Tafsir Al-Mishbah in the Frame Work of Indonesian Golden Triangle
Tafsirs: A Review on the Correlation Study (Munasabah) of Quran”. Heritage of
Nusantara: International Journal of Religious Literature and Heritage. Vol. 3, No. 2.
2014.

Setiawan, Rahmadi Agus. “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir A/-
Mishbah.”" Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Hadis 3, no. 1 (April 2023).

Setiawan, Noval. et al. Munasabah dalam Surah Al-Wagi'ah (Studi Tafsir Al-Misbah Karya M.
Quraish Shihab). Ulumul Qur'an: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir. Vol. 4. No. 2.
2024.

Shihab, M. Quraish. T7afsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran. Vol. 1.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Syibromalisi, Faizah Ali. Perempuan dalam Tradisi Tafsir Kontemporer di Indonesia. Laporan
Penelitian, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2014.

Suharyat, Yayat, dan Siti Asiah. “Metodologi Tafsir A-Mishbah.” Jurnal Pendidikan Indonesia
(JPI) 2, no. 5 (September 2022).

Sukamto, Sri, dkk. “Sejarah Perkembangan Penulisan Al-Qur‘an dan Tafsir di Indonesia.” A/-
Mikraj 5, no. 1 (2024).

Wartini, Atik. “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir a/-Mishbah.” Hunafa. Jurnal
Studlia Islamika 11, no. 1 (Juni 2014).

Aslama: Journal of Islamic Studies 209
https://aslama.kjii.org



