
 
 
  
 
 
 

 
196 

 
 

Aslama: Journal of Islamic Studies 
https://aslama.kjii.org 

 

E-ISSN: 3088-960X 

Vol. 2. No. 4. (2025) 

 أسلم 
Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 
 

 
Research Article  

 
Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis 

of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 
 

Nur Kholisah 
Universitas PTIQ Jakarta 

E-mail: ichazilpdppkumi@gmail.com  
 

Putri Salsabila Azkya 
Universitas PTIQ Jakarta 
E-mail: putrisalsabilaazkya@gmail.com  
 

 
Copyright © 2025 by Authors, Published by Aslama: Journal of Islamic Studies.  

 
Received : Oktober 17, 2025   Revised  : November 10, 2025 
Accepted : Desember 16, 2025   Available online : Desember 30, 2025 

 
How to Cite: Nur Kholisah, & Putri Salsabila Azkya. (2025). Tafsir in Indonesia: A Historical Review and 
Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah. Aslama: Journal of Islamic Studies, 2(4), 196–209. 
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.50                                      

 

 
Abstract 

The atomistic approach in Qur'ānic studies often separates verses from the context of their 
wholeness, thus risking a rigid partial understanding and obscuring the moral message of the sacred 

text. Responding to these methodological challenges, this study aims to analyse the operational 
function of munāsabah in Tafsir Al-Mishbah as the main hermeneutic tool to reconstruct the meaning 
of verses that appear incoherent. By applying qualitative literature method and descriptive analysis 

of historical and textual data, this study examines how the logic of inter-verse relationship is built in 
the frame of Nusantara tafsir. The analysis reveals that in the midst of the transformation of 
Indonesian tafsir towards adab al-ijtima'i style, M. Quraish Shihab succeeded in proving the harmony 

of the Qur'anic structure through a variety of relationship patterns in Q.S. Al-Isrā', namely mudhāddah 
(opposition), istitrād (further mention), and tafsīr (explanation). This study concludes that the 
application of munāsabah effectively overcomes the problem of fragmentation of meaning by binding 

separate verses into a unified structure, resulting in a systematic interpretation product and avoiding 
the rigidity of textual understanding. 
 

Keywords: Munāsabah, Al-Mishbah, History of Tafsir. 
 
Tafsir di Indonesia: Tinjauan Sejarah dan Analisis Munāsabah dalam Tafsir Al-Mishbah  

 
Abstrak 
Pendekatan atomistik dalam studi Al-Qur’an sering kali memisahkan ayat dari konteks keutuhannya, 

sehingga berisiko melahirkan pemahaman parsial yang kaku dan mengaburkan pesan moral teks 
suci. Merespons tantangan metodologis tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis fungsi 
operasional munāsabah dalam Tafsir Al-Mishbah sebagai perangkat hermeneutik utama untuk 

mailto:ichazilpdppkumi@gmail.com
mailto:putrisalsabilaazkya@gmail.com
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.50


 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

197 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

merekonstruksi makna ayat-ayat yang tampak tidak koheren. Dengan menerapkan metode 

kepustakaan kualitatif serta analisis deskriptif terhadap data historis dan tekstual, studi ini menelaah 
bagaimana logika hubungan antarayat dibangun dalam bingkai tafsir Nusantara. Hasil analisis 
mengungkap bahwa di tengah transformasi tafsir Indonesia menuju corak adab al-ijtima’i, M. Quraish 

Shihab berhasil membuktikan keserasian struktur Al-Qur'an melalui variasi pola relasi pada Q.S. Al-
Isrā’, yakni mudhāddah (perlawanan), isthitrād (penyebutan lanjutan), dan tafsīr (penjelasan). 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa penerapan munāsabah tersebut secara efektif mengatasi problem 

fragmentasi makna dengan mengikat ayat-ayat yang terpisah menjadi satu kesatuan struktur yang 
utuh, sehingga menghasilkan produk penafsiran yang sistematis dan terhindar dari kekakuan 
pemahaman tekstual. 

 
Kata Kunci: Munāsabah, Al-Mishbah, Sejarah Tafsir. 

 
PENDAHULUAN 

Studi terhadap sistematika dan koherensi Al-Qur'an (Ilmu Al-Munasabah) seringkali 
menghadapi tantangan metodologis, di mana pembacaan tekstual kerap terjebak pada 

pendekatan atomistik yang memisahkan ayat dari konteks keutuhannya. Padahal, 
pemahaman yang parsial terhadap ayat-ayat Al-Qur'an berpotensi melahirkan interpretasi 
yang kaku dan kehilangan semangat pesan utamanya. Dalam konteks tafsir di Indonesia, 

M. Quraish Shihab melalui karya monumentalnya, Tafsir Al-Mishbah, hadir sebagai antitesis 
terhadap kecenderungan tersebut dengan menekankan pada aspek keserasian 

(munasabah) baik antar ayat, antar surah, maupun antara penutup dan pembuka surah.  
Namun, problem mendasar yang muncul adalah bagaimana konstruksi munasabah 

yang dibangun oleh Quraish Shihab tersebut tidak hanya berfungsi sebagai estetika teks 

semata, melainkan sebagai perangkat hermeneutik yang menentukan arah hukum dan 
pesan teologis. Seringkali, penekanan Quraish Shihab pada logika wihdah al-maudhu’iyyah 
(kesatuan tema) dalam metode tahlilinya menimbulkan pertanyaan mengenai konsistensi 

metodologisnya ketika berhadapan dengan ayat-ayat yang secara lahiriah tampak 
kontradiktif atau terpisah secara tematik (Shihab, 2002). 

Penelitian mengenai Tafsir Al-Mishbah dan pemikiran Quraish Shihab telah banyak 
dilakukan oleh sarjana terdahulu, namun dengan fokus yang beragam dan menunjukkan 
pergeseran fokus dari pemetaan posisi intelektual menuju analisis fungsional pada surah-

surah spesifik. Seperi artikel oleh Hasani Ahmad Said memosisikan Tafsir Al-Mishbah dalam 
tradisi tafsir Nusantara dengan membandingkannya terhadap "Segitiga Emas" tafsir 

Indonesia lainnya, yakni karya Nawawi al-Bantani, Hamka, dan tafsir Kemenag, guna 
menegaskan keunggulan metodologi korelasi Shihab yang dianggap paling komprehensif 
(Said, 2014: 211). Sementara itu, artikel oleh Noval Setiawan dan Zaeef Luqmanul 

Muqtashid melakukan pendalaman tekstual pada Surah Al-Waqi'ah untuk membuktikan 
adanya keserasian antara nama surah yang bertema kiamat dengan fadhilah kelancaran 

rezeki, yang diinterpretasikan secara luas mencakup aspek spiritual dan sosial (Setiawan et 
al., 2024: 310).  

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya yang menempatkan munasabah 

hanya sebagai fitur pelengkap atau sekadar melacak genealogi intelektual Quraish Shihab 
ke Al-Biqa’i, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi operasional munasabah 
dalam Tafsir Al-Mishbah sebagai alat rekonstruksi makna. Penelitian ini secara spesifik akan 

mengisi celah akademis dengan menelisik bagaimana Quraish Shihab menggunakan 
munasabah untuk menyelesaikan problem ayat-ayat yang tampak tidak koheren (disjointed 
verses) khususnya melalui klasifikasi pola relasi mudhāddah (perlawanan), istithrād 
(penyebutan lanjutan), dan tafsīr (penjelasan). Serta bagaimana hal tersebut berimplikasi 
pada kontekstualisasi pesan Al-Qur'an di Indonesia. Fokus utama bukan lagi pada apakah 

Quraish Shihab menggunakan munasabah, melainkan bagaimana pola hubungan tersebut 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

198 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

membentuk sebuah pandangan dunia (worldview) yang utuh dan moderat dalam tafsirnya. 

Temuan sementara melalui penelusuran terhadap Q.S. Al-Isrā’ dalam Tafsir Al-
Mishbah mengindikasikan bahwa Quraish Shihab secara konsisten mengoperasionalkan 
logika munāsabah sebagai perangkat hermeneutik vital untuk membuktikan koherensi 

struktural Al-Qur'an dan menepis anggapan fragmentasi makna. Analisis awal ini 
mengungkap bekerjanya tiga varian pola relasi antarayat yang membangun kesatuan pesan, 

yakni mudhāddah (perlawanan) yang mempertentangkan konsekuensi bagi mukmin dan 
kafir secara diametral , istitrād (penyebutan lanjutan) yang memperdalam dimensi etika 
secara bertingkat dari sekadar larangan verbal menuju sikap tawadhu, serta tafsīr 
(penjelasan) yang berfungsi merinci pernyataan yang bersifat global (mujmal) menjadi 
spesifik. Ketiga pola relasi tersebut menegaskan bahwa dalam Tafsir Al-Mishbah, hubungan 

antarayat bukan sekadar ornamen estetis, melainkan sebuah jalinan sistematis yang saling 
melengkapi untuk menghasilkan pemahaman yang utuh dan solutif. 
 

METODOE PENELITIAN 
Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan (library research) yang 

menggunakan pendekatan kualitatif. Sumber data primer yang menjadi objek kajian utama 

adalah karya monumental M. Quraish Shihab, yakni Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan 
Keserasian Al-Qur’an. Selain itu, data sekunder dikumpulkan dari berbagai literatur yang 

relevan dengan sejarah perkembangan tafsir di Indonesia, biografi penulis, serta karya-
karya Quraish Shihab lainnya untuk melengkapi pemahaman mengenai latar belakang 
pemikiran dan konteks intelektual mufasir. 

Teknik analisis data yang diterapkan adalah metode deskriptif-analitis. Langkah awal 
penelitian dilakukan dengan menelaah dinamika historis tafsir di Nusantara untuk 

memetakan posisi strategis Tafsir Al-Mishbah di tengah ragam metode penafsiran yang ada, 
mulai dari tradisi lisan hingga penulisan modern. Analisis inti difokuskan pada metodologi 
penafsiran Quraish Shihab, khususnya pada penerapan teori munasabah (korelasi) yang 

menjadi ciri khas tafsir ini.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah dan Dinamika Tafsir di Indonesia 
Sejarah perkembangan tafsir Al-Qur'an di Indonesia memiliki akar yang panjang dan 

bersifat dinamis. Nasruddin Baidan menggambarkan bahwa embrio tafsir di Indonesia 
muncul bersamaan dengan penyebaran Islam di Nusantara yang diajarkan oleh para wali 
secara lisan dalam menjelaskan kandungan makna ayat al-Qur`an di surau-surau dan 

pesantren. Sehingga dalam konteks ini, tafsir di Indonesia masih berupa penjelasan-
penjelasan verbal tentang makna ayat al-Qur`an (Baidan, 2002: 21). 

Dari tafsir lisan yang dibawa oleh para wali songo kemudian bertransformasi menjadi 
tafsir yang ditulis dan dicetak oleh ulama lokal. Pada periode awal yakni abad ke-17 M,tafsir 
Al-Qur'an di Indonesia sangat dipengaruhi oleh ulama Timur Tengah, namun mulai 

menunjukkan upaya "pembahasalokalan" atau vernakularisasi (Gusmian, 2015, 224). 
Memasuki abad ke-17, muncul karya tafsir lengkap pertama berbahasa Melayu, yakni 
Tarjuman al-Mustafid karya Syekh Abdul Rauf As-Singkili, yang menjadi tonggak awal 

penafsiran tekstual di Nusantara (Sukamto et al., 2024: 1345). Pada periode klasik sebelum 
abad ke-20 ini, karakteristik penulisan tafsir masih sangat sederhana, di mana belum ada 

pemisahan tata letak yang tegas dalam satu halaman antara teks Arab ayat, terjemahan, 
dan tafsirnya, kecuali pembedaan warna tinta. Seperti halnya manuskrip tafsir surah al-Kahfi 
yang menggunakan tinta merah diiringi dengan terjemah serta komentar menggunakan 

tinta hitam. Model penafsiran demikian menurut Feener memang terus diterapkan di dunia 
Melayu sampai abad ke-19 (Feener, 1998: 47). 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

199 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

Memasuki abad ke-18 hingga ke-19, penulisan tafsir mengalami dinamika yang unik, 

di satu sisi sempat terjadi kevakuman penulisan karya baru akibat tekanan kolonialisme, 
namun di sisi lain tradisi penyalinan dan pengkajian di pesantren terus berjalan. Di masa 
abad ke-18 hinga awal abad ke-19 tidak serta-merta benar-benar vakum, naskah tafsir yang 

lain tetap bermunculan seperti Tafsir Al-Asrar dan Kitab Fara`id al-Qur'ân yang masih 
menggunakan aksara Jawi dan bahasa Melayu dalam penulisan tafsir al-Qur`an. Pada akhir 

abad ke-19, ulama seperti Kiai Saleh Darat menulis Faid al-Rahmān menggunakan bahasa 
Jawa beraksara Pegon untuk memudahkan masyarakat lokal memahami Al-Qur'an, sebuah 
langkah vernakularisasi yang penting di lingkungan pesantren. Pada masa ini selain di 

kepulauan Jawa, di kepulauan lain pun mengalami vernakularisasi penafsiran dalam upaya 
membumikan al-Qur`an, seperti tafsir berbahasa dan beraksara Bugis di Sulawesi Selatan 

karya AG. H. Daud Ismail (Gusmian, 2015: 11). Keragaman ini menunjukkan bahwa Tafsir 
Nusantara bukan sekadar terjemahan, melainkan manifestasi dialektika antara teks suci dan 
budaya. 

Di awal abad ke-20, dinamika tafsir di Indonesia mengalami perubahan drastis yang 
dipicu oleh pengaruh gerakan pembaruan Islam dari Timur Tengah, seperti Muhammad 
Abduh dengan Tafsir al-Manar serta perubahan sosiopolitik dalam negeri. Pada periode ini, 

terjadi pergeseran besar dalam penggunaan aksara, semangat Sumpah Pemuda 1928 
mendorong transisi dari penggunaan aksara Jawi atau Pegon menuju aksara Latin dan 

Bahasa Indonesia untuk menjangkau pembaca yang lebih luas. Tokoh-tokoh seperti 
Mahmud Yunus dengan Tafsir Al-Qur'an Al-Karim dan A. Hassan dengan Tafsir Al-Furqan 
menjadi pelopor penulisan tafsir berbahasa Indonesia. Meskipun demikian, transisi ini 

sempat memicu polemik di kalangan ulama tradisional, seperti kontroversi yang dihadapi 
K.H. Ahmad Sanusi ketika menerbitkan Tamsyiyatul Muslimin yang menyertakan transliterasi 

Latin, yang saat itu dianggap tabu oleh sebagian pihak (Gusmian, 2015: 242). 
Pasca kemerdekaan, khususnya memasuki paruh kedua abad ke-20, penafsiran Al-

Qur'an semakin berkembang dengan dukungan kelembagaan negara dan munculnya corak 

tafsir yang berorientasi sosial kemasyarakatan (adab al-ijtima'i). Dari sisi institusional, 
pemerintah mendirikan Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an pada tahun 1957 dan 
menetapkan Mushaf Standar Indonesia pada tahun 1974 untuk menjaga keseragaman dan 

otentisitas teks (Sukamto et al., 2024: 134). Di sisi intelektual ulama, Buya Hamka menulis 
Tafsir Al-Azhar yang kental dengan nuansa sosial dan sastra, merefleksikan kondisi 

masyarakat Indonesia saat itu.  
Selain Buya Hamka, para penafsir dengan beragam latar belakang mulai dari 

kalangan ulama pesantren, akademisi kampus, hingga birokrat dan budayawan cukup 

mewarnai penafsiran dalam merespon isu di Indonesia. Seperti Bakri Syahid yang 
memasukkan dukungan terhadap ideologi Pancasila dalam tafsirnya. Sebaliknya, terdapat 

pula tafsir yang memuat kritik sosial terhadap rezim penguasa, seperti kritik terhadap 
korupsi dan nepotisme pada masa Orde Baru yang tersirat dalam tafsir karya Moh. E. Hasim 
dan Syu'bah Asa (Gusmian, 2015, 24). Sementara itu, tradisi lokal tetap bertahan melalui 

karya ulama pesantren seperti K.H. Bisri Mustofa yang menulis Al-Ibrīz dan K.H. Misbah 
Zainul Mustafa dengan Al-Iklīl, yang keduanya setia menggunakan bahasa Jawa dan aksara 
Pegon.   

Pada abad ke-21 atau periode kontemporer, kajian tafsir di Indonesia semakin 
dinamis dengan adopsi metode tafsir tematik (maudhu'i) dan pendekatan multidisipliner. 

Tokoh sentral pada masa ini adalah M. Quraish Shihab dengan karya monumentalnya Tafsir 
Al-Mishbah, yang menekankan pada pendekatan kebahasaan modern dan kontekstualisasi 
pesan Al-Qur'an. Selain itu, kajian tafsir mulai masuk ke ranah akademik perguruan tinggi 

dengan tema-tema spesifik seperti lingkungan, gender, dan lain-lain, sebagaimana terlihat 
dalam karya-karya tim Kementerian Agama dan intelektual kampus. Di era kontemporer, 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

200 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

Kementerian Agama bersama para pakar juga menyusun tafsir tematik dan Tafsir Ilmi (sains) 

untuk menjawab tantangan zaman, seperti isu lingkungan, ekonomi dan lain-lain. Pada 
masa ini, tafsir tidak lagi hanya berkutat pada makna tekstual, tetapi aktif merespons isu-
isu sosiologis.  

 
Biografi M. Quraish Shihab dan Karya-karyanya 

Muhammad Quraish Shihab lahir pada tanggal 16 Februari 1944 di Rappang, 
Kabupaten Sidenreng Rappang (Sidrap), Sulawesi Selatan (Hasan, 2021: 16). Ia berasal dari 
keluarga keturunan Arab-Bugis yang terpelajar dari klan Shihab, sebuah keluarga yang 

dikenal memiliki tradisi keilmuan dan pengabdian masyarakat yang kuat. Ayahnya, Prof. KH. 
Abdurrahman Shihab (1905-1986), adalah seorang ulama besar, guru besar tafsir, dan 

tokoh pendidikan yang memiliki peran sentral dalam pendirian Universitas Muslim Indonesia 
(UMI) dan IAIN Alauddin di Makassar (Huda, 2019: 45). 

Sejak usia dini, sekitar 6 atau 7 tahun, Quraish Shihab telah digembleng dengan 

kecintaan terhadap Al-Qur'an. Ayahnya memiliki kebiasaan mengajak anak-anaknya duduk 
bersama setelah magrib untuk mendengarkan petuah-petuah agama yang bersumber dari 
ayat-ayat Al-Qur'an dan sirah Nabi. Metode pendidikan informal ini menanamkan benih 

ketertarikan Quraish pada tafsir, yang kelak menjadi spesialisasi utamanya. 
Pendidikan formal dasarnya diselesaikan di Ujung Pandang (Makassar). Namun, 

menyadari pentingnya penguasaan bahasa Arab sebagai kunci ilmu-ilmu Islam, ayahnya 
mengirim Quraish remaja ke Malang, Jawa Timur, pada tahun 1956 untuk belajar di Pondok 
Pesantren Darul Hadis Al-Faqihiyah. Di pesantren yang diasuh oleh ulama keturunan 

Hadhrami ini, Quraish ditempa dalam disiplin ilmu alat (gramatika Arab) yang ketat. 
Ketekunannya membuahkan hasil; dalam waktu dua tahun, ia telah mampu menguasai 

bahasa Arab dengan fasih, sebuah pencapaian yang menjadi modal vital bagi perjalanan 
akademiknya selanjutnya. 

Pada akhir dekade 1950-an, Muhammad Quraish Shihab memulai perjalanan 

intelektualnya di Mesir pada usia yang relatif sangat muda. Pada tahun 1958, ia bersama 
adiknya, Alwi Shihab, memperoleh beasiswa dari Pemerintah Daerah Sulawesi untuk 
melanjutkan pendidikan di Kairo. Lingkungan akademik dan ideologis tersebut memberi 

ruang luas bagi pembentukan wawasan keislaman yang terbuka, rasional, dan berorientasi 
sosial. 

Di Universitas Al-Azhar, Quraish Shihab menjalani proses pendidikan yang panjang 
dan berjenjang (Juniardi, 2022: 8). Ia diterima langsung pada tingkat kedua pendidikan 
menengah Al-Azhar (I’dādiyyah), kemudian menyelesaikan jenjang Tsanawiyah sebelum 

melanjutkan ke pendidikan tinggi. Studi sarjananya ditempuh di Fakultas Ushuluddin, 
Jurusan Tafsir dan Hadis, dan diselesaikan pada tahun 1967. Tanpa jeda yang berarti, ia 

melanjutkan ke program magister di fakultas yang sama dan berhasil meraih gelar M.A. 
pada tahun 1969. Tesisnya yang mengkaji dimensi kemukjizatan Al-Qur’an dalam aspek 
hukum mencerminkan ketertarikan awalnya terhadap relasi antara teks suci dan realitas 

kehidupan manusia, khususnya dalam konteks penetapan norma dan nilai hukum Islam. 
Setelah menyelesaikan pendidikan pascasarjana, Quraish Shihab kembali ke 

Indonesia dan mengabdikan diri sebagai dosen di IAIN Alauddin Makassar pada periode 

1973–1980. Pengalaman mengajar dan berinteraksi dengan realitas sosial keislaman 
Indonesia semakin meneguhkan kesadarannya akan pentingnya pendekatan tafsir yang 

metodologis dan kontekstual. Dorongan intelektual tersebut membawanya kembali ke Mesir 
pada tahun 1980 untuk menempuh studi doktoral di Al-Azhar, dengan tujuan memperdalam 
aspek metodologi tafsir Al-Qur’an secara lebih spesifik dan mendalam. 

Puncak kematangan intelektual Quraish Shihab tercermin dalam disertasi 
doktoralnya yang mengkaji karya klasik Nazm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar karya 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

201 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

Burhānuddīn al-Biqa‘ī (Amini, 2021: 21). Disertasi tersebut, yang berhasil dipertahankan 

pada tahun 1982 dengan predikat kehormatan tertinggi, menandai kontribusi pentingnya 
dalam kajian munāsabah atau korelasi struktural antarayat dan antarsurah. Pandangan al-
Biqa‘ī tentang kesatuan integral Al-Qur’an sebagai struktur yang saling terkait menjadi 

fondasi metodologis utama dalam pemikiran tafsir Quraish Shihab. Prinsip ini kemudian 
diterapkan secara konsisten dalam Tafsir al-Mishbah, yang menampilkan Al-Qur’an sebagai 

teks yang koheren dan utuh, berbeda dari pendekatan tafsir yang cenderung parsial atau 
atomistik. 
 

Peran Quraish Shihab dalam Perkembangan Tafsir Indonesia 
Sekembalinya ke Indonesia, Muhammad Quraish Shihab tampil tidak sekadar 

sebagai akademisi yang berkiprah di ruang kampus, melainkan berkembang menjadi 
intelektual publik yang memiliki pengaruh luas dalam membentuk wajah Islam Indonesia 
kontemporer. Kehadirannya dalam diskursus tafsir menandai pergeseran penting dari tradisi 

penafsiran yang cenderung elitis dan terbatas pada ruang akademik atau pesantren, menuju 
pemahaman Al-Qur’an yang lebih komunikatif, kontekstual, dan berorientasi pada problem 
social (Rahmatullah et al., 2021: 132). Melalui ceramah, tulisan, dan karya tafsirnya, ia 

berhasil menjembatani dunia akademik dengan kebutuhan religius masyarakat luas, 
sehingga tafsir tidak lagi dipahami sebagai disiplin eksklusif, tetapi sebagai panduan hidup 

yang relevan dengan realitas sosial umat Islam Indonesia (Arifin, 2020: 5). 
Salah satu kontribusi strategis Quraish Shihab terletak pada reformasi metodologi 

tafsir, khususnya dalam mempopulerkan pendekatan tafsir maudhu‘i secara sistematis dan 

akademis. Sebelum kehadirannya, kajian tafsir di Indonesia umumnya didominasi oleh 
metode tahlili yang berjalan ayat demi ayat atau pembacaan literal terhadap kitab-kitab 

tafsir klasik. Quraish Shihab menawarkan alternatif metodologis dengan menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an memiliki pandangan yang utuh dan terintegrasi terhadap berbagai 
persoalan kehidupan. Melalui karya-karya tematik seperti Wawasan Al-Qur’an, ia 

memperlihatkan bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an dapat dihimpun dan dianalisis secara 
komprehensif untuk menjawab isu-isu konkret seperti kemiskinan, kekuasaan, relasi gender, 
dan ekonomi (Rahmatullah et al., 2021: 139). Pendekatan ini mengubah cara umat 

memahami Al-Qur’an, dari sekadar bacaan normatif-ritual menjadi sumber etika dan solusi 
sosial yang aplikatif (Hasan, 2021: 20). 

Selain pada ranah metodologis, peran Quraish Shihab juga terlihat kuat dalam aspek 
institusionalisasi kajian Al-Qur’an di Indonesia. Pendirian Pusat Studi Al-Qur’an (PSQ) di 
Ciputat menjadi langkah strategis dalam melembagakan visi “membumikan Al-Qur’an” 

melalui kaderisasi mufasir muda yang berwawasan moderat dan kontekstual (Rahmatullah 
et al., 2021: 137). Melalui program pendidikan, penerbitan, serta pemanfaatan media digital, 

PSQ berfungsi sebagai ruang produksi dan distribusi gagasan tafsir yang responsif terhadap 
tantangan zaman. Lebih jauh, pengalaman Quraish Shihab sebagai Rektor IAIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta dan kemudian sebagai Menteri Agama Republik Indonesia memberinya 

posisi strategis untuk mengintegrasikan pendekatan tafsir yang rasional, inklusif, dan 
moderat ke dalam kurikulum pendidikan Islam dan kebijakan keagamaan nasional. 

Dalam konteks dinamika pemikiran Islam Indonesia pasca-Reformasi yang ditandai 

oleh polarisasi antara kecenderungan fundamentalisme dan liberalisme, Quraish Shihab 
menempati posisi penting sebagai otoritas moderasi (wasathiyah). Tafsir-tafsirnya secara 

konsisten menegaskan prinsip keseimbangan, toleransi, dan penghormatan terhadap 
pluralitas, tanpa mengabaikan fondasi akidah Islam (Rahmatullah et al., 2021: 136). Dalam 
isu-isu sensitif seperti hubungan antarumat beragama, ia menggunakan analisis tafsir yang 

ketat dan argumentatif untuk menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusivitas dan penghormatan 
terhadap perbedaan memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an (Arifin, 2020: 19). Otoritas 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

202 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

keilmuannya diakui tidak hanya di kalangan akademisi, tetapi juga oleh masyarakat luas, 

yang menjadikannya rujukan utama dalam menghadapi persoalan keagamaan yang 
kompleks di tengah masyarakat multikultural Indonesia. 
 

Karya-Karya Quraish Shihab 
Produktivitas keilmuan Muhammad Quraish Shihab tergolong sangat tinggi dan 

konsisten. Ia menghasilkan puluhan karya yang mencakup tulisan akademik serius hingga 
buku populer yang mudah dipahami oleh masyarakat umum. Ragam karya tersebut 
menunjukkan perannya tidak hanya sebagai mufasir, tetapi juga sebagai pendidik publik 

yang berupaya memperkenalkan pemahaman Al-Qur’an secara rasional dan kontekstual. 
Melalui bahasa yang komunikatif, Quraish Shihab berhasil membawa kajian Al-Qur’an keluar 

dari ruang akademik yang terbatas dan menjadikannya bagian dari diskursus pendidikan 
dan keagamaan masyarakat luas di Indonesia. 

Karya terpenting Quraish Shihab adalah Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan 
Keserasian Al-Qur’an, yang terdiri dari lima belas jilid dan mencakup keseluruhan tiga puluh 
juz Al-Qur’an. Tafsir ini dipandang sebagai karya monumental karena merupakan tafsir 
lengkap pertama yang ditulis oleh ulama Indonesia dalam beberapa dekade setelah Tafsir 
al-Azhar karya Hamka (Arifin, 2020: 6). Ciri utama Tafsir Al-Mishbah terletak pada 
penggunaan teori munāsabah secara konsisten serta pemilihan bahasa Indonesia yang jelas 

dan komunikatif (Arifin, 2020: 20). Dalam penafsirannya, Quraish Shihab tidak hanya 
menjelaskan makna ayat secara bahasa, tetapi juga mengaitkan pesan Al-Qur’an dengan 
kondisi sosial dan budaya masyarakat Indonesia, sehingga tafsir ini banyak digunakan dalam 

dunia pendidikan dan kajian keislaman kontemporer (Setiawan, 2023: 148). 
Sebelum dan di sela-sela penyusunan Al-Mishbah, Quraish Shihab telah menulis 

berbagai buku studi Al-Qur'an yang fundamental. Karya-karya awalnya meliputi studi kritis 
seperti Tafsir Al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984) dan Studi Kritik Tafsir al-
Manar (1994), serta tafsir surah tertentu seperti Mahkota Tuntunan Ilahi: Tafsir Surat Al-
Fatihah (1988). Ia juga menulis buku yang sangat populer, Membumikan Al-Qur'an: Fungsi 
dan Peranan Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (1994), yang menekankan fungsi wahyu 
dalam kehidupan sosial. Selain itu, ia mengembangkan metode penafsiran yang beragam, 

seperti terlihat dalam Wawasan Al-Qur'an (1996) yang menggunakan pendekatan tematik 
(maudhu'i) untuk menjawab persoalan umat, serta Tafsir Al-Qur'an Al-Karim (1997) yang 

disusun berdasarkan kronologi turunnya wahyu (nuzuli) (Wartini, 2014: 117). 
Produktivitas Quraish Shihab juga merambah ke topik-topik umum, aspek 

kebahasaan, dan kumpulan ceramah media. Hal ini terlihat dari karya-karyanya seperti 

Filsafat Hukum Islam (1987), Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Mukjizat 
Al-Qur'an (1997), serta Sahur Bersama M. Quraish Shihab di RCTI (1997) (Ali et al., 2024: 

8). Ia juga menulis Fatwa-Fatwa Seputar Al-Qur'an dan Hadis (1999) serta Menyingkap Tabir 
Ilahi (1998) yang membahas Asma' al-Husna. Hingga masa kontemporer, ia terus aktif 
berkarya merespons isu aktual dan kebutuhan umat, yang dibuktikan dengan terbitnya buku 

Wasathiyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama (2019), Corona Ujian Tuhan 
(2020), serta karya terjemahan berjudul Al-Qur'an dan Maknanya (2021). 
 

Latar Belakang Penulisan Tafsir al-Mishbah 
Latar belakang kehadiran Tafsir al-Mishbah tidak dapat dilepaskan dari kondisi 

objektif dinamika tafsir di Indonesia yang sempat mengalami kevakuman karya tafsir 
lengkap 30 juz selama kurang lebih tiga dekade. Sebelum kehadiran karya ini, dunia tafsir 
di Indonesia relatif sepi dari karya mufasir lokal yang monumental setelah Tafsir al-Azhar 
karya Buya Hamka. Kehadiran Tafsir al-Mishbah menjadi sebuah fenomena baru yang 
mengisi kekosongan literatur tafsir kontemporer yang ditulis oleh ulama Indonesia, yang 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

203 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

kemudian mendapatkan apresiasi luas dari berbagai kalangan, mulai dari akademisi, kiai, 

hingga masyarakat awam, karena dianggap mampu menyuguhkan mutiara-mutiara Al-
Qur'an di tengah dahaga umat akan rujukan tafsir yang otoritatif namun mudah dipahami 
(Arifin, 2020: 6). 

Situasi sosial-keagamaan masyarakat Indonesia menjadi pemicu utama kegelisahan 
intelektual M. Quraish Shihab. Ia mengamati adanya fenomena di mana masyarakat Muslim 

Indonesia sangat mencintai Al-Qur'an, namun interaksi mereka seringkali berhenti pada 
kekaguman terhadap keindahan lantunan bacaan semata. Al-Qur'an seolah-olah hanya 
difungsikan sebagai bacaan ritual tanpa disertai upaya serius untuk memahami makna dan 

pesan yang terkandung di dalamnya. Realitas ini mengindikasikan adanya kesenjangan 
antara semangat keberagamaan dengan pemahaman substansi ajaran, padahal Al-Qur'an 

menuntut untuk dipahami, dihayati, dan diamalkan menggunakan akal dan hati (Setiawan, 
2023: 131). 

Lebih jauh lagi, terdapat kekeliruan paradigma di sebagian kalangan umat Islam 

dalam memaknai fungsi Al-Qur'an. Tradisi membaca surah-surah tertentu, seperti Surah 
Yasin atau Al-Waqi’ah, seringkali dilakukan berulang-ulang hanya demi mengejar fadhilah 
(keutamaan) atau pahala, namun abai terhadap pesan yang dibawa oleh ayat-ayat tersebut. 

Quraish Shihab merasa perlu meluruskan pemahaman ini dengan menghadirkan tafsir yang 
tidak hanya menjelaskan arti kata, tetapi juga menekankan tema pokok dan pesan moral 

ayat, sehingga Al-Qur'an tidak menjadi sesuatu yang mahjura (ditinggalkan secara 
substansi) meskipun sering dibaca secara lisan. 

Sebelum menulis Tafsir al-Mishbah, Quraish Shihab sebenarnya telah menulis Tafsir 
Al-Qur'an Al-Karim pada tahun 1997 yang menggunakan metode tahlili berdasarkan urutan 
turunnya wahyu (tartib nuzuli). Namun, karya ini kurang mendapatkan sambutan luas dan 

dinilai terlalu bertele-tele karena terlalu banyak menguraikan definisi kosa kata dan kaidah 
tafsir yang rumit. Kritik dan respons masyarakat ini menyadarkan penulisnya bahwa metode 
yang terlalu akademis dan linguistik murni kurang efektif untuk masyarakat umum yang 

membutuhkan pesan langsung dan aplikatif dari Al-Qur'an (Arifin, 2020: 14). 
Oleh karena itu, dibutuhkan sebuah tafsir yang bercorak adabi ijtima’i (sosial 

kemasyarakatan) yang komunikatif. Tafsir al-Mishbah hadir dengan karakteristik yang 

berusaha menghubungkan nash-nash Al-Qur'an dengan realitas sosial dan sistem budaya 
yang ada. Quraish Shihab berupaya menyajikan tafsir yang mampu berdialog dengan isu-

isu kontemporer dan memberikan solusi atas permasalahan umat, sehingga Al-Qur'an 
benar-benar membumi dan dirasakan fungsinya sebagai petunjuk (hudan) dalam kehidupan 
sehari-hari, bukan sekadar teks suci yang statis di langit (Hasan, 2021: 21). 

Secara metodologis, Tafsir al-Mishbah dikembangkan dengan semangat untuk 
menampilkan keserasian (munasabah) dalam Al-Qur'an. Quraish Shihab ingin membantah 

anggapan sebagian kalangan, termasuk orientalis, yang menilai sistematika Al-Qur'an kacau 
atau tidak runut. Melalui tafsir ini, ia berusaha menghidangkan bahasan yang berfokus pada 
tema pokok setiap surah dan menunjukkan betapa serasinya hubungan antarayat dan 

antarsurah. Dengan memperkenalkan tema dan pesan utama dari 114 surah, diharapkan 
Al-Qur'an dapat dikenal lebih dekat dan akrab oleh masyarakat Muslim Indonesia (Suharyat 
et al., 2022: 306). 

Proses penulisan Tafsir al-Mishbah dilakukan dalam situasi yang unik, yakni ketika 
M. Quraish Shihab menjabat sebagai Duta Besar Republik Indonesia di Kairo, Mesir. 

Penulisan dimulai pada hari Jumat, 4 Rabiul Awal 1420 H bertepatan dengan 18 Juni 1999 
M di Kairo. Kondisi di Mesir yang dianggapnya sebagai tempat pengasingan justru 
memberikan lingkungan yang kondusif untuk berkonsentrasi penuh dalam menulis. Rutinitas 

penulisan dilakukan dengan disiplin tinggi, bahkan ia mengalokasikan waktu setelah isya 
untuk menulis tafsir ini secara intensif (Rusli, 2013: 23). 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

204 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

Karya monumental ini berhasil diselesaikan dalam kurun waktu sekitar empat tahun, 

dan rampung sepenuhnya di Jakarta pada hari Jumat, 8 Rajab 1423 H atau bertepatan 
dengan 5 September 2003. Tafsir ini diterbitkan oleh penerbit Lentera Hati bekerja sama 
dengan Perpustakaan Umum Islam Iman Jama’ dalam 15 volume tebal yang mencakup 30 

juz Al-Qur'an. Sistematika penerbitannya tidak per juz, melainkan per volume yang 
mengelompokkan surah-surah tertentu, dimulai dari Volume 1 yang membahas Al-Fatihah 

dan Al-Baqarah hingga Volume 15 yang membahas Juz Amma (Suharyat et al., 2022: 25). 
Penerbitan Tafsir al-Mishbah menandai tonggak penting dalam literatur keislaman di 

Indonesia. Ia tidak hanya menjadi rujukan primer di berbagai perguruan tinggi dan lembaga 

pengkajian Islam, tetapi juga menjadi bacaan favorit masyarakat umum karena gaya 
bahasanya yang lugas dan mudah dicerna. Melalui karya ini, Quraish Shihab berhasil mengisi 

ruang kosong literatur tafsir yang otoritatif namun populer, menjadikannya salah satu 
referensi paling berpengaruh dalam dinamika studi Al-Qur'an di Indonesia kontemporer 
(Hasan, 2021: 137). 

 
Sistematika Penulisan Tafsir  

Penafsiran dalam kitab al-Mishbah runtut mulai dari Q.S. al-Fātihah hingga Q.S. an-

Nās sesuai dengan susunan mushaf. Dalam menjelaskannya, Quraish Shihab mengupas 
beberapa ayat dengan mengaitkannya pada satu tema pokok yang terkandung. Berikut 

sistematika penafsiran kitab Tafsir al Mishbah:  

1. Menyebutkan nama-nama surat dan alasan penamaannya, kategori makkiyah 
atau madaniyah, serta jumlah surat.  

2. Menyebutkan penomoran surat, baik berdasarkan nuzūl al-Qur`an maupun 
urutan di dalam mushaf. Terkadang juga menyebutkan nama surat sebelum dan 

sesudahnya.  
3. Menyebutkan tema pokok, tujuan, dan menyertakan perbedaan pendapat ulama` 

terkait tema yang dibahas.  
4. Menjelaskan hubungan antara ayat sebelum dan sesudahnya, yang disebut 

dengan munasabah. Quraish tidak luput menyebutkan munasabah ayat dalam 

tafsirnya yang tercermin dalam enam hal: keserasian setiap kata dalam surat, 
keserasian kandungan ayat dengan penutup ayat (fawâsil), keserasian hubungan 

ayat dengan ayat selanjutnya, keserasian pembuka dan penutup surat, keserasian 
penghujung surat dengan awal surat berikutnya, dan keserasian tema umum 
surat dengan nama surat (Aisyah, 2021: 51). 

5. Menjelaskan asbāb al-nuzūl ayat, jika ada (Wartini, 2014: 119).  
6. Menjelaskan kosakata lafad tertentu secara lughot, nahwu, atau sarf. 

7. Penafsiran setiap ayat dalam majmu’at (kelompok) dan menutupnya dengan 
kesimpulan. 

 
Metode Penafsiran 

Quraish Shihab dalam upaya mengungkap kandungan al-Qur’an dari berbagai 

aspeknya, mulai disusun berdasarkan urutan ayat di dalam al-Qur’an, selanjutnya 
memberikan penjelasan-penjelasan tentang kosa kata, makna global ayat, korelasi, asbabun 

nuzul dan lain-lain yang dianggap bisa membantu untuk memahami al-Qur’an, maka dari 
sini tampak bahwa Tafsir al-Misbah menggunakan metode tahlili dalam penafsirannya 
(Suharyat, 2022: 308). 

Metode lain yang Quraish Shihab gunakan yakni metode muqaran. Hal ini terlihat 
dari penjelasannya yang juga menyertakan pendapat ulama lain, membandingkan, dan 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

205 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

berusaha mendapat poin penting yang dapat dijadikan acuan dalam berargumentasi. 

Quraish Shihab juga mengolaborasikan dua metode, yakni tahlilī dan mawduī. Metode ini 
merupakan hal yang baru dalam dunia tafsir di Indonesia, meskipun sebelumnya sudah 
dilakukan di luar Indonesia oleh Sayyid Qutb, Mutawali al-Sha’rawī, dan lain-lain 

(Syibromalisi, 2014: 30). 
 

Corak Tafsir  
Corak penafsiran adalah kecenderungan seorang penafsir dalam memahami al-

Qur’an. Biasanya, penafsir memiliki kecenderungan bidang tertentu dalam menafsirkan al-

Qur’an. Corak penafsiran biasanya sesuai dengan latar belakang pendidikan atau bidang 
keilmuan penafsir itu sendiri. Shihab melalui pemahamannya terhadap ayat-ayat al-Qur’an, 

cenderung berusaha menyoroti permasalahan-permasalahan sosial kemasyarakatan yang 
aktual. Permasalahan tersebut kemudian dijawab dengan mendialogkannya dengan al-
Qur’an. Shihab berusaha menunjukkan kepada pembaca bagaimana al-Qur’an berbicara 

tentang permasalahan-permasalahan tersebut, dan solusi yang ditawarkan al-Qur’an. Dalam 
konteks ini, al-Qur’an merupakan pedoman kehidupan dan petunjuk bagi manusia. 

Begitupun dalam membaca Tafsir Al-Mishbah terkesan bahwa penafsirannya 

bercorak sosial kemasyarakatan (adabul ijtimai). Hal ini juga terlihat dari karya-karyanya 
yang lain berjudul: Membumikan Al-Qur’an, Wawasan Al-Qur’an, Secercah Cahaya Ilahi, 
Menabur Pesan Ilahi, Lentera Al-Qur’an dan Tafsir al-Mishbah. Nuansa corak sosial 
kemasyarakatan dalam karya-karyanya ini sangat jelas terbaca (Setiawan, 2023: 134). 
 

Keunggulan Tafsir al-Mishbah 

1. Sangat kontekstual dengan kondisi ke-indonesiaan karena di dalamnya banyak 

merespon beberapa hal yang actual di dunia islam Indonesia atau internasional.  
2. Quraish Shihab menyusun tafsir ini dengan sangat baik dari berbagai tafsir 

pendahulunya dan menyusunnya dalam bahasa yang mudah dipahami dan 

dicerna, serta dengan sistematika pembahasan yang enak diikuti oleh para 
penikmatnya.  

3. Dari segi sumber penafsiran, tafsir ini terlihat kejujurannya dalam menukil 
pendapat orang lain dengan sering menyebutkan pendapat dari para ahli.  

4. Quraish Shihab menyebutkan riwayat sekaligus orang yang meriwayatkannya, 
tentunya masih banyak keistimewaan yang lain.  

5. Quraish Shihab dalam menafsirkan tidak menghilangkan korelasi antar ayat dan 

antar surat atau disebut dengan munasabah (Anwar, 2001: 45). 
 

Kritik Akademik Terhadap Tafsir Al-Mishbah 
Meskipun Tafsir Al-Misbah dianggap sebagai sebuah mahakarya tafsir monumental 

di Indonesia, karya ini tidak lepas dari kritik dan beberapa kelemahan selayaknya karya 

manusia pada umumnya. Salah satu sorotan utama tertuju pada penggunaan rujukan atau 
referensi yang beragam latar belakang mufasir, di mana Quraish Shihab banyak menukil 

dari kitab-kitab tafsir yang terkadang memicu polemik karena perbedaan pandangan dengan 
mayoritas ulama, seperti Tafsir Al-Mizan karya ulama Syiah Muhammad Husein 
Thabathaba'i.  

Selain itu, terdapat pula penafsiran yang dianggap kontroversial, seperti pandangan 
ia mengenai jilbab yang disimpulkan bergantung pada adat dan budaya setempat, serta 
pendapat mengenai kebolehan penggunaan katup jantung babi untuk kepentingan medis. 

Dari segi konten, tafsir ini juga masih memuat kisah-kisah Israiliyat yang bersumber dari 
Perjanjian Lama, contohnya saat menafsirkan kisah Nabi Sulaiman dalam Surat Saba ayat 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

206 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

13. Terakhir, dari aspek teknis penulisan, metode penyisipan komentar tafsir di sela-sela 

terjemahan ayat sering kali menghasilkan kalimat yang terlalu panjang dan melelahkan, 
sehingga menyulitkan pembaca awam (Aisyah, 2021: 62). 
 

Analisis Munasabah dalam Tafsir Al-Mishbah 

Munāsabah jika dilihat dari segi bahasa berasal dari kata مناسبة -يناسب-ناسب , yang 

berarti kedekatan.   Munāsabah juga dikenal dengan istilah ‘alāqah (relasi) atau rābiṭ (ikatan). 
Dalam penggunaan sehari-hari, kata nāsab kerap dipakai untuk menunjukkan hubungan 

kekerabatan. Hal ini sebagaimana disebutkan dalam Surah al-Mu’minūn ayat 101, yang 
menegaskan bahwa pada hari Kiamat tidak lagi terdapat hubungan nasab di antara manusia 
(Razi, 2024: 614). Manna’ al-Qaṭṭān dalam karyanya Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān 

menjelaskan bahwa munāsabah merupakan hubungan yang dapat terjadi antara kalimat-
kalimat dalam satu ayat, antara ayat-ayat dalam satu surah, maupun antara satu surah 
dengan surah lainnya.  

Mengkaji munāsabah dalam Al-Qur’an menunjukkan adanya beragam bentuk dan 
pola keterkaitan yang sangat luas. Meskipun demikian, bentuk yang paling dikenal dan 

banyak digunakan dalam kajian tafsir adalah munāsabah antarayat dan antarsurah. Oleh 
karena itu, ilmu munāsabah kerap dirujuk dengan istilah al-munāsabah bayna al-āyāt wa al-
suwar, yakni kajian tentang hubungan antarayat dan hubungan antarsurah. Berdasarkan 

kerangka tersebut, pembahasan selanjutnya akan difokuskan pada analisis relasi antarayat 
dan antarsurah, khususnya dalam penerapan konsep munāsabah pada Tafsir al-Mishbāḥ.  

M. Quraish Shihab membagi munāsabah ke dalam dua kategori utama. Pertama, 
munāsabah yang menunjukkan hubungan kedekatan antara satu ayat atau sekumpulan ayat 
Al-Qur’an dengan ayat-ayat lainnya. Bentuk hubungan ini sangat beragam, mencakup 

keterkaitan antar kata dalam satu ayat, hubungan antara satu ayat dengan ayat 
sesudahnya, relasi antara kandungan ayat dengan fāṣilah atau penutupnya, hubungan 
antarsurah, keserasian antara awal dan akhir surah, keterkaitan antara nama surah dengan 

tema pokoknya, serta hubungan antara penutup suatu surah dengan pembuka surah 
berikutnya. Kedua, munāsabah yang bersifat maknawi, yaitu hubungan makna antara satu 

ayat dengan ayat lain, seperti adanya pengkhususan, pembatasan, atau penetapan syarat 
terhadap ayat lain yang bersifat umum. Sebagai contoh, QS. al-Mā’idah [5]: 3 menyebutkan 
beberapa jenis makanan yang diharamkan, termasuk darah. Namun, QS. al-An‘ām [6]: 145 

memberikan penjelasan lebih lanjut bahwa darah yang diharamkan adalah darah yang 
mengalir. Hubungan penjelasan antara kedua ayat tersebut menunjukkan adanya 

munāsabah maknawi yang saling melengkapi (Ghozali et al., 2021: 206). 
Merujuk kepada penelitian yang dilakukan Ahmad Ghozali dan Indra Saputra, 

ditemukan sebanyak 27 bentuk munāsabah ayat dengan ayat sesudahnya dalam QS. Al-

Isrā’. Dari jumlah tersebut, munāsabah diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori tematik 
dan retoris. Namun, pada pembahasan ini penulis hanya menampilkan beberapa contoh 

representatif dari setiap kategori dengan merujuk pada penafsiran M. Quraish Shihab dalam 
Tafsir al-Mishbāḥ. Fokus pembahasan diarahkan pada tiga kategori, yakni mudhāddah 
(perlawanan), istitrād (penyebutan lanjutan), dan tafsīr (penjelasan).  

 
1. Munāsabah Mudhāddah (Hubungan Berlawanan) 

Kategori ini menunjukkan hubungan antar ayat yang menyajikan dua hal yang saling 

kontradiktif atau berlawanan. 
Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 9-10. 

Artinya: "Sungguh, Al-Qur'an ini memberi petunjuk ke (jalan) yang paling lurus dan 
memberi kabar gembira kepada orang mukmin yang mengerjakan kebajikan, bahwa mereka 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

207 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

akan mendapat pahala yang besar, dan bahwa orang yang tidak beriman kepada kehidupan 
akhirat, Kami sediakan bagi mereka azab yang pedih". 

Dalam tafsirnya, Quraish shihab menjelaskan bahwa Al-Qur'an sering kali 
menggunakan gaya bahasa yang menyandingkan dua kondisi yang bertolak belakang, 

seperti kabar gembira dengan ancaman, atau surga dengan neraka. Hubungan ayat 9 dan 
10 ini sangat erat karena menampilkan kontras tersebut: ayat 9 memberikan berita bahagia 

bagi orang beriman tentang pahala besar, sementara ayat 10 langsung menyandingkannya 
dengan ancaman siksa bagi mereka yang ingkar. Pertautan ini dikategorikan sebagai 
Mudhaddah karena sifat isinya yang saling berlawanan antara nasib orang mukmin dan 

orang kafir (Ghozali et al., 2021: 221). 
 

2. Munāsabah Istithrād (Penyebutan Lanjutan) 
Kategori ini mengacu pada hubungan di mana ayat berikutnya merupakan kelanjutan 

atau pendalaman dari topik yang dibahas ayat sebelumnya. 

Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 23-24. 
Artinya: "Dan Tuhanmu telah memerintahkan agar kamu jangan menyembah selain 

Dia dan hendaklah berbuat baik kepada ibu bapak. Jika salah seorang di antara keduanya 
atau kedua-duanya sampai berusia lanjut dalam pemeliharaanmu, maka sekali-kali 
janganlah engkau mengatakan kepada keduanya perkataan "ah" dan janganlah engkau 
membentak keduanya, dan ucapkanlah kepada keduanya perkataan yang baik. Dan 
rendahkanlah dirimu terhadap keduanya dengan penuh kasih sayang dan ucapkanlah, 
"Wahai Tuhanku! Sayangilah keduanya sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku 
pada waktu kecil."" 

Quraish Shihab menunjukkan bahwa ayat 24 adalah kelanjutan logis dari tuntunan 

berbakti kepada orang tua yang dimulai di ayat 23. Jika ayat sebelumnya melarang ucapan 
kasar dan memerintahkan perkataan mulia, maka ayat 24 meningkatkan level tuntunan 
tersebut: seorang anak wajib bersikap rendah hati (tawadhu) di hadapan orang tua dengan 

didasari kasih sayang yang tulus, bukan sekadar formalitas atau rasa takut dicela orang lain. 
Posisi ayat ini memperdalam pembahasan sebelumnya dengan menambahkan perintah 
untuk mendoakan orang tua, sehingga terbentuklah hubungan Istitrad atau penyebutan 

lanjutan yang menyempurnakan adab seorang anak (Ghozali et al., 2021: 223). 
 

3. Munāsabah Tafsīr (Penjelasan) 
Kategori ini terjadi ketika ayat sesudahnya berfungsi untuk memperjelas atau merinci 

pernyataan yang masih bersifat umum pada ayat sebelumnya. 

Ayat: QS. Al-Isra’ [17]: 12-13. 
Artinya: "Dan Kami jadikan malam dan siang sebagai dua tanda (kebesaran Kami), 

kemudian Kami hapuskan tanda malam dan Kami jadikan tanda siang itu terang benderang, 
agar kamu (dapat) mencari karunia dari Tuhanmu, dan agar kamu mengetahui bilangan 
tahun dan perhitungan (waktu). Dan segala sesuatu telah Kami terangkan dengan jelas. 
Dan setiap manusia telah Kami kalungkan (catatan) amal perbuatannya di lehernya. Dan 
pada hari Kiamat Kami keluarkan baginya sebuah kitab dalam keadaan terbuka" 

Shihab menjelaskan bahwa penutup ayat 12 mengandung pernyataan umum bahwa 

Allah telah merinci segala sesuatu dengan jelas. Ayat 13 kemudian hadir sebagai penjelas 
(tafsir) atas apa yang dimaksud dengan rincian tersebut, yaitu mengenai catatan amal 

perbuatan manusia. Ayat 13 menegaskan bahwa setiap manusia memikul tanggung jawab 
atas amalnya sendiri yang diibaratkan seperti kalung yang tidak bisa dilepas, dan kelak 
catatan ini akan dibuka secara transparan pada hari kiamat. Dengan demikian, ayat 13 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

208 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

berfungsi memberikan penjelasan spesifik atas frasa umum di ayat 12 (Ghozali et al., 2021: 

224). 
Berdasarkan pembahasan tersebut, munāsabah menunjukkan adanya keterkaitan 

yang erat dan sistematis antar ayat dalam Al-Qur’an, baik dari segi struktur maupun makna. 

Melalui bentuk-bentuk seperti mudāddah, istitrād, dan tafsīr, tampak bahwa setiap ayat 
saling melengkapi dalam menyampaikan pesan ilahi. Penafsiran M. Quraish Shihab dalam 

Tafsir al-Mishbāḥ menegaskan bahwa munāsabah merupakan kunci penting untuk 
memahami keserasian dan kedalaman makna Al-Qur’an secara utuh. 
 

KESIMPULAN 
 Evolusi penafsiran Al-Qur'an di Indonesia telah menempuh perjalanan panjang dari 

metode lisan para wali hingga pendekatan kontekstual di era kontemporer. M. Quraish 
Shihab, melalui Tafsir Al-Mishbah, menempati posisi strategis dalam sejarah ini dengan 
menghadirkan tafsir bercorak adab al-ijtima’i yang responsif terhadap isu sosial sekaligus 

menjaga ketat kaidah keilmuan. Keunikan utama karya ini terletak pada penerapan teori 
munāsabah yang membuktikan koherensi struktur Al-Qur'an. Hal ini terkonfirmasi melalui 
analisis pada QS. Al-Isrā’, di mana ditemukan jalinan sistematis antarayat, seperti hubungan 

mudhāddah (perlawanan) yang mempertegas kontradiksi nasib mukmin dan kafir, 
hubungan istitrād (penyebutan lanjutan) yang menyempurnakan etika, serta hubungan 

tafsīr (penjelasan) yang merinci makna global. Dengan demikian, Tafsir Al-Mishbah tidak 
hanya mengisi kekosongan literatur tafsir nusantara, tetapi juga menawarkan paradigma 
bahwa Al-Qur'an adalah satu kesatuan utuh yang serasi dan solutif. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Rijal, dan Subi Nur Isnaini. “Digitising Interpretation: Transforming Tafsir Al-Mishbah in 
the Context of the Living Quran.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 
1 (Januari 2024). 

Anwar, Hamdani. “Telaah Kritis Tafsir al-Misbah.” Jurnal Mimbar Agama dan Budaya 12, no. 
2 (2001). 

Arifin, Zaenal. “Karakteristik Tafsir Al-Mishbah.” Al-Ifkar 13, no. 1 (Maret 2020). 

Aisyah. “Menelaah Mahakarya Muhammad Quraish Shihab: Kajian Metodologis dan 
Penafsirannya dalam Tafsir Al-Mishbah.” Ulumul Qur’an 1, no. 1 (2021). 

Amini, Aisyah. Konsep Sekufu dalam Pernikahan Perspektif Al-Qur’an (Studi atas Penafsiran 
M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah). Skripsi, Institut Agama Islam Negeri 
Palopo, 2021. 

Baidan, Nashruddin. Sejarah Perkembangan Tafsir di Indonesia. Yogyakarta: Tiga 
Serangkai, 2002. 

———. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 
Feener, Michael R. “Notes Towards the History of Qur’anic Exegesis in Indonesia.” Studia 

Islamika 5, no. 3 (1998). 

Ghozali, Ahmad, dan Indra Saputra. “Konektifitas Al-Qur’an: Studi Munāsabah Antar Ayat 
dan Ayat Sesudahnya dalam QS. Al-Isrā’ pada Tafsir al-Mishbah.” Jurnal Dakwah dan 
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 12, no. 2 (Desember 2021). 

https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2034. 
Gusmian, Islah. “Bahasa dan Aksara dalam Penulisan Tafsir al-Qur’an di Indonesia Era Awal 

Abad 20 M.” Mutawatir 5, no. 2 (2015). 
———. “Tafsir al-Qur’an di Indonesia: Sejarah dan Dinamika.” Nun 1, no. 1 (2015). 
Hasan, Farid. “Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an di 

Indonesia.” Citra Ilmu 1, no. 2 (Oktober 2021). 

https://doi.org/10.32923/maw.v12i2.2034


 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

209 
 

Tafsir in Indonesia: A Historical Review and Analysis of Munāsabah in Tafsir Al-Mishbah 
 

Nur Kholisah, Putri Salsabila Azkya 
 

Huda, N. “Epistemologi Penafsiran Ayat ‘Seribu Dinar’ (at-Ṭalāq [65]: 2–3): Studi Komparasi 

‘Abd al-Ra’ūf as-Singkili dan M. Quraish Shihab.” Medina-Te: Jurnal Studi Islam 15, 
no. 1 (2019). 

Juniardi, V. Hedonisme dalam Al-Qur’an (Kajian atas Tafsir Al-Mishbah Karya M. Quraish 
Shihab). Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2022. 

Rahmatullah, Hudriansyah, dan Mursalim. “M. Quraish Shihab dan Pengaruhnya terhadap 

Dinamika Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia Kontemporer.” Suhuf 14, no. 1 (Juni 
2021). 

Razi, Fahrur, dan Abu Bakar. “Munāsabah Ayat-Ayat Tahlil dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir 

al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab.” Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Qur’an dan 
Tafsir 4, no. 2 (2024). 

Said, Ahmad Hasani. “Tafsir Al-Mishbah in the Frame Work of Indonesian Golden Triangle 
Tafsirs: A Review on the Correlation Study (Munasabah) of Qur’an”. Heritage of 
Nusantara: International Journal of Religious Literature and Heritage. Vol. 3, No. 2. 

2014. 
Setiawan, Rahmadi Agus. “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al-

Mishbah.” Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 3, no. 1 (April 2023). 

Setiawan, Noval. et al. Munāsabah dalam Surah Al-Waqi'ah (Studi Tafsir Al-Misbah Karya M. 
Quraish Shihab). Ulumul Qur'an: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir. Vol. 4. No. 2. 

2024. 
Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Vol. 1. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Syibromalisi, Faizah Ali. Perempuan dalam Tradisi Tafsir Kontemporer di Indonesia. Laporan 
Penelitian, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2014. 

Suharyat, Yayat, dan Siti Asiah. “Metodologi Tafsir Al-Mishbah.” Jurnal Pendidikan Indonesia 
(JPI) 2, no. 5 (September 2022). 

Sukamto, Sri, dkk. “Sejarah Perkembangan Penulisan Al-Qur’an dan Tafsir di Indonesia.” Al-
Mikraj 5, no. 1 (2024). 

Wartini, Atik. “Corak Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah.” Hunafa: Jurnal 
Studia Islamika 11, no. 1 (Juni 2014).  


