Aslama: Journal of Islamic Studies E-ISSN: 3088-960X
https://aslama.kjii.org Vol. 2. No. 4. (2025)

Research Article

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab
Differences: A Literature Study in Islamic Education

Ulfa Dwi Lestari
Universitas Islam Negeri Salatiga
E-mail: ulfaadwilestari@gmail.com

Khawa Isthoifiatal Mufidah
Universitas Islam Negeri Salatiga
E-mail: khawaapri@gmail.com

Dievan Alfiralza Supriyanto
Universitas Islam Negeri Salatiga
E-mail: dievanalfiralza@gmail.com

Khairul Anam
Universitas Islam Negeri Salatiga
E-mail: anamibnukhotib@gmail.com

Copyright © 2025 by Authors, Published by Aslama: Journal of Islamic Studies.

Received : Oktober 15, 2025 Revised : November 8, 2025
Accepted : Desember 14, 2025 Available online : Desember 30, 2025

How to Cite: Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, & Khairul Anam.
(2025). Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in Islamic
Education. Aslama: Journal of Islamic Studies, 2(4), 178-186. https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.40

Abstract

The phenomenon of mazhaab differences among Muslims still faces various problems, such as
discrimination and responses to diversity in the form of exclusive behavior among some Muslims.
Research by the Setara Institute in 2023 shows that the level of intolerance among students is still
high: 0.6% are exposed to violent extremist ideology, 5.0% are actively intolerant, and 24.2% are
passively intolerant. This study discusses how religious moderation can be used as a framework and
pedagogical approach to address sectarian differences in Islamic education. This study uses a
literature review with a descriptive qualitative approach. Data analysis was conducted using an
inductive approach, which draws conclusions based on an examination of various literature without
using numbers or statistics, as is characteristic of qualitative research that emphasizes meaning and
context. The results of the study show that religious moderation in Islamic education is an approach
that emphasizes balance, tolerance, and social harmony amid diversity. Islamic education that
adopts a multi-sectarian perspective and instills values of moderation can contribute to preventing

Aslama: Journal of Islamic Studies 178
https:/ /aslama.kjii.org


mailto:ulfaadwilestari@gmail.com
mailto:khawaapri@gmail.com
mailto:dievanalfiralza@gmail.com
mailto:anamibnukhotib@gmail.com
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.40

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

radicalism, reducing excessive fanaticism, and strengthening social cohesion in the school
environment. Religious Moderation, Mazhaab, Islamic Education.

Keywords: Religious Moderation, Mazhab, Islamic Education.

Moderasi Beragama dalam Dinamika Perbedaan Mazhab: Studi Literatur dalam
Pendidikan Islam

Abstrak

Fenomena variasi perbedaan mazhab dalam umat islam masih menghadapi berbagai masalah
misalnya timbul diskriminasi serta respon terhadap keragaman yakni perilaku eksklusif di sebagian
muslim. Riset Setara Institute tahun 2023 menunjukkan bahwa, tingkat intoleransi di kalangan
pelajar masih tinggi: 0,6% terpapar ideologi ekstremis kekerasan, 5,0% secara aktif intoleran, dan
24,2% secara pasif intoleran. Penelitian ini mendiskusikan bagaimana moderasi beragama dapat
digunakan sebagai kerangka berpikir dan pendekatan pedagogis untuk menyikapi perbedaan
mazhab dalam pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan studi pustaka dengan pendekatan
kualitatif deskriptif. Analisis data dilakukan dengan pendekatan induktif, yaitu menarik kesimpulan
berdasarkan telaah terhadap berbagai literatur tanpa menggunakan angka atau statistik,
sebagaimana ciri penelitian kualitatif yang menekankan pemaknaan dan konteks. Hasil penelitian
menunjukkan moderasi beragama dalam pendidikan Islam merupakan pendekatan yang
menekankan keseimbangan, toleransi, dan harmoni sosial di tengah keberagaman. Pendidikan
Islam yang mengadopsi perspektif multimazhab serta menanamkan nilai-nilai moderasi dapat
berkontribusi dalam mencegah radikalisme, mengurangi fanatisme berlebihan, dan memperkuat
kohesi sosial di lingkungan sekolah.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Mazhab, Pendidikan Islam.

PENDAHULUAN

Perbedaan dalam cara pandang merupakan hal yang lumrah di negeri multikultural
seperti Indonesia. Masyarakat Indonesia sendiri berinteraksi dengan keragaman ini, yang
mencakup ras, agama, latar belakang keluarga, dan keragaman budaya (Manap, 2022).
Keragaman tersebut khususnya dalam keragaman mazhab islam memang memperkaya
khazanah keagamaan, tetapi juga berpotensi menimbulkan gesekan sosial apabila tidak
dikelola dengan baik. Dalam kondisi seperti itu, dapat muncul persepsi ketidakadilan dan
keterancaman yang berpotensi memicu radikalisme (Jamaluddin, 2022).

Selain radikalisme, bentuk lain dari responterhadap keragaman adalah munculnya
perilaku eksklusif di sebagian muslim. Adanya perilaku eksklusif di sebagian muslim
merupakan akibat dari pembelajaran Islam yang kurang menekankan inklusif dalam
pembelajaran (Purnomo & Solikhah, 2021). Fakta ini diperkuat menurut survei Setara
Institute tahun 2023, tingkat intoleransi di kalangan pelajar masih tinggi: 0,6% terpapar
ideologi ekstremis kekerasan, 5,0% secara aktif intoleran, dan 24,2% secara pasif
intoleran.  Fakta yang lebih mengkhawatirkan.bahwa 83,3% responden menyatakan
Pancasila bukanlah ideologi permanen sehingga dapat dimodifikasi (Wardah, 2023).

Hal ini didasari pada kurikulum pendidikan agama di Indonesia umumnya yanag
masih bersifat tekstual-kognitif dan dikotomis, sehingga perlu direformasi secara
menyeluruh. Meskipun lembaga pendidikan tidak pernah secara eksplisit mengajarkan
ekstremisme, ada kekhawatiran bahwa pendidikan agama telah berperan dalam
munculnya generasi ekstremis (Purnomo & Solikhah, 2021). Masalah-masalah pendidikan
ini timbul akibat perbedaan perspektif dan pendekatan dalam praktik pendidikan, baik di
tingkat organisasi maupun individu, yang mempengaruhi fungsi, tujuan, dan komponen
pendidikan Islam (Azhari et al., 2024). Kondisi ini menimbulkan kebingungan, keraguan,
atau bahkan gesekan kecil dalam diskusi siswa ketika mereka tidak memahami bahwa

Aslama: Journal of Islamic Studies 179
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

perbedaan mazhab adalah bagian dari kekayaan khazanah hukum Islam.

Di tengah dinamika keberagamaan yang semakin kompleks ini, moderasi beragama
menjadi konsep yang sangat relevan untuk memperkuat cara peserta didik menyikapi
perbedaan dalam internal umat Islam. Selain itu, terdapat perbedaan pendapat yang
signifikan di antara aliran pemikiran agama di Indonesia. Akibatnya, diperlukan
pemahaman yang kokoh tentang wasathiyah, yang kemudian merujuk pada moderasi
dalam aliran pemikiran agama (Musyahid et al., 2022). Namun demikian, kajian tentang
moderasi beragama selama ini lebih banyak dibahas dalam konteks toleransi antaragama,
belum secara spesifik diarahkan pada kebutuhan internal pendidikan Islam untuk
mengelola perbedaan mazhab. Padahal Strategi pengajaran yang digunakan oleh guru
harus mampu mengakomodasi berbagai perbedaan dalam pemahaman siswa terhadap
keyakinan mereka agar dapat menciptakan proses pembelajaran yang toleran (Putri et al.,
2024).

Moderasi beragama dalam pendidikan Islam merupakan pendekatan yang
menekankan keseimbangan, toleransi, dan harmoni sosial di tengah keberagaman. Konsep
ini mengutamakan aspek keseimbangan dalam beragama untuk menciptakan harmoni
sosial dan membentuk generasi yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap perbedaan
(Yusuf Anggia, 2025). Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan dapat
dilakukan melalui kurikulum yang menekankan pemahaman agama secara komprehensif
dan kontekstual, proses pembelajaran yang mendorong sikap saling menghargai
perbedaan, serta penciptaan lingkungan sekolah yang kondusif (Arifin & Huda, 2024).

Sebelumnya penulis telah menelusuri beberapa jurnal mengenai beragama
dalam kacamata perbedaan mazhab dan pendidikan islam sebagai acuan dalam
penulisan jurnal kali ini. Contohnya penelitian yang dilakukan oleh (Fajar et al., 2024)
hasilnya menunjukkan bahwa semua aliran pemikiran mazhab memiliki tujuan yang sama
dalam menerapkan hukum Islam, yaitu untuk meningkatkan kualitas hidup manusia dan
mendekatkan manusia kepada Allah, meskipun terdapat perbedaan dalam rincian
hukumnya. Penelususran selanjutnya penelitian yang dilakukan oleh (Ningsih et al., 2025)
Dengan pendekatan kualitatif, peneliti menyimpulkan bahwa nilai-nilai wasathiyah dapat
berfungsi sebagai landasan strategis untuk pengembangan kurikulum, strategi
pengajaran, budaya institusional, dan perencanaan pendidikan. Generasi Muslim yang
religius dan mampu hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat pluralistik
diyakini akan terwujud melalui penerapan nilai-nilai moderat dalam pengelolaan
pendidikan Islam.

Kondisi di lapangan tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara moderasi
beragama yang menekankan toleransi, inklusivitas, dan dialog dengan praktik pendidikan
Islam, yang dalam beberapa kasus belum sepenuhnya menginternalisasikan nilai-nilai
tersebut dalam kurikulum. Oleh karena itu, internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
menjadi penting dalam pembentukan karakter, sikap, dan perilaku muslim, dengan kajian
toleransi dan multikultural sebagai bahasan penting dalam pembelajaran (Rahmat, 2022).

Penelitian ini tidak hanya memetakan dua konsep secara terpisah, tetapi menyoroti
bagaimana keduanya dapat diintegrasikan dalam proses pendidikan untuk membentuk
pola pikir peserta didik yang inklusif dan toleran. Kajian ini diharapkan dapat menawarkan
perspektif baru bahwa perbedaan mazhab bukan sekadar objek kajian fikih, melainkan
instrumen strategis untuk memperkuat moderasi beragama di lingkungan pendidikan
Islam.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (/brary research), yaitu
penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan, membaca, dan menganalisis berbagai

Aslama: Journal of Islamic Studies 180
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

sumber literatur yang relevan, seperti jurnal, buku, artikel ilmiah, dan dokumen lain yang
berkaitan dengan moderasi beragama serta dinamika perbedaan mazhab dalam konteks
Pendidikan Islam. Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian kualitatif berbasis
kepustakaan, library research adalah suatu studi yang dilakukan dengan memanfaatkan
sumber-sumber pustaka sebagai data utama, termasuk dokumen, buku, majalah, serta
tulisan ilmiah lainnya (Nurrisa et al., 2025).

Pada penelitian ini, data dikumpulkan secara tidak langsung melalui teks dan
tulisan yang berkaitan dengan moderasi beragama dalam Islam serta perbedaan mazhab
sebagai kekayaan khazanah pemikiran keagamaan. Tahapan penelitian mengikuti langkah-
langkah penelitian literatur sistematis sebagaimana dijelaskan oleh Cronin, Ryan, &
Coughlan, yaitu: (1) pemilihan topik kajian, (2) pencarian literatur, (3) analisis dan sintesis
literatur, serta (4) penulisan hasil kajian(Waruwu, 2024). Selanjutnya, seluruh data yang
terkumpul dianalisis dengan teknik analisis deskriptif kualitatif, yaitu menelaah kesamaan,
perbedaan, gagasan utama, serta relevansi masing-masing literatur, kemudian
menyusunnya menjadi sintesis pemikiran yang utuh. Analisis data dilakukan dengan
pendekatan induktif, yaitu menarik kesimpulan berdasarkan telaah terhadap berbagai
literatur tanpa menggunakan angka atau statistik, sebagaimana ciri penelitian kualitatif
yang menekankan pemaknaan dan konteks (Somantri, 2005).

Dalam hal ini, peneliti berupaya memahami bagaimana nilai moderasi beragama
dibangun melalui keragaman pemikiran mazhab dan bagaimana gagasan tersebut dapat
diterapkan dalam Pendidikan Islam. Selain itu, penelitian juga mengikuti prinsip penelitian
kualitatif yang menempatkan makna sebagai fokus utama, sehingga interpretasi peneliti
terhadap teks sangat berperan dalam menemukan relevansi nilai-nilai moderasi dalam
perbedaan mazhab.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Fenomena Perbedaan Mazhab dalam Pendidikan Islam

Fenomena perbedaan mazhab dalam pendidikan Islam muncul sebagai
konsekuensi dari keragaman metodologifikih yang berkembang sejak masa klasik. Dalam
konteks pendidikan modern, keragaman ini terlihat dalam variasi praktik ibadah yang
diajarkan dan dipraktikkan siswa di lingkungan sekolah, baik dalam aspek fikih ibadah
maupun muamalah (Hassan, 2021). Keragaman tersebut memperkaya wawasan
keagamaan peserta didik, tetapi tanpa penjelasan pedagogis yang memadai, perbedaan
mazhab dapat menimbulkan kebingungan atau bahkan sikap eksklusif di kalangan siswa
(Rahmawati & Husna, 2022).

Di ruang-ruang kelas pendidikan Islam, guru sering menjumpai variasi praktik
keagamaan yang dibawa siswa dari keluarga mereka, seperti perbedaan posisi tangan
saat salat, bacaan qunut, atau tata cara wudu. Variasi ini mencerminkan realitas
kemazhaban masyarakat Indonesia yang mayoritas berakar pada mazhab Syafii namun
juga terpapar pemikiran mazhab lain melalui media digital (Nurdin, 2023). Perbedaan ini
menuntut guru untuk memahami konteks fikih lintas mazhab agar pembelajaran
berlangsung inklusif dan tidak memarginalkan praktik yang berbeda (Mahfud et al., 2021).

Penelitian menunjukkan bahwa peserta didik cenderung lebih menerima perbedaan
mazhab ketika guru memberikan penjelasan mengenai latar belakang metodologis dari
masing-masing pendapat ulama. Penjelasan tentang bagaimana ulama menggunakan
qgiyas, istihsan, atau ‘urf dalam penetapan hukum membantu siswa memahami alasan di
balik perbedaan tersebut (Anas & Lestari, 2022). Pembelajaran seperti ini tidak hanya
meningkatkan pemahaman kritis, tetapi juga menghindarkan siswa dari sikap taklid buta
yang hanya terpaku pada satu pendapat (Kurniawan & Ridho, 2023).

Aslama: Journal of Islamic Studies 181
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

Fenomena perbedaan mazhab juga tampak dalam dinamika interaksi sosial siswa.
Dalam beberapa kasus, siswa mempersoalkan praktik ibadah temannya karena berbeda
dari yang diajarkan guru atau keluarga, menunjukkan perlunya pembelajaran fikih yang
tidak hanya berorientasi pada praktik, tetapi juga nilai toleransi (Anas & Lestari, 2022).
Pendidikan Islam perlu menegaskan bahwa perbedaan mazhab adalah produk ijtihad
ulama, yang semuanya memiliki landasan dalil yang dapat dipertanggungjawabkan,
sehingga tidak boleh menjadi dasar penilaian terhadap kualitas iman seseorang (Fadli &
Setiawan, 2024).

Secara keseluruhan, perbedaan mazhab dalam pendidikan Islam bukanlah masalah
yang harus dihindari, melainkan peluang bagi pengembangan wawasan keagamaan yang
lebih luas dan moderat. Dengan demikian, fenomena perbedaan mazhab dapat menjadi
modal penting bagi pembentukan generasi yang toleran, kritis, dan jauh dari fanatisme
keagamaan.

Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam
Pengertian Moderasi beragama memiliki istilah Zslamic moderation atau biasa
disebut “islam wasyatiyah”. Wasath secara harfiah diterjemahkan sebagai “tawazun,”
“i'tidal,” “ta'dul,” atau “al-istigomah,” yang menunjukkan sifat moderat, bijaksana, dan
seimbang yaitu, tidak ekstrem ke kiri maupun ke kanan (Suharto, 2019). Prinsip-prinsip ini
berfungsi sebagai fondasi etis dan filosofis untuk mencegah ekstremisme,
mempromosikan harmoni, dan membentuk karakter siswa yang seimbang.
Dalam moderasi beragama menurut kemenag mengajarkan tiga prinsip dasar yaitu
keadilan, keseimbangan, dan toleransi (Kemenag RI, 2019):
1. Keadilan
Adil dalam arti moderasi, tidak mengurangi tidak juga melebihkan dari yang
seharusnya (Atok, 2022). Adil adalah menempatkan sesuatu pada tempatnya,
memberikan sesuatu sesuai haknya, dan memperlakukan orang atau perkara dsecara
proporsional, tidak berlebihan, tidak kurang, dan tidak berat sebelah.
2. Keseimbangan (Tawazun)
Keseimbangan berarti menjaga antara pengabdian terhadap wahyu dan akal, dunia
dan akhirat, materi dan spiritual, atau aspek-aspek lainnya, Titik pusat keseimbangan
adalah tekad untuk mengambil posisitanpa condong ke salah satu sisi. (Kurnia et al.,
2022). Menurut penjelasan di atas, keseimbangan dalam konteks moderasi mengacu
pada bertindak jujur, adil, dan tidak memihak agar tetap berada pada jalur yang
dimaksudkan. Karena ketidakadilan merupakan cara untuk mengganggu harmoni dan
keseimbangan yang telah Allah Yang Maha Kuasa tetapkan di seluruh alam semesta
(Hasan, 2021).
3. Toleransi (Tasamuh)
Tasamuh, yang juga dikenal sebagai toleransi, merujuk pada kelapangan pikiran dan
kelapangan dada seseorang.. Toleransi adalah sikap menghormati pemikiran orang
lain, anpa harus menyetujui atau mengikuti perbedaan tersebut (Hasan, 2021).
Penerapan moderasi beragama dalam Pendidikan islam dapat dilaksanakan melalui
beberapa strategi yakni penguatan kurikulum, pendidik, serta strategi pembelajaran
(Purnomo & Solikhah, 2021). Pertama penguatan kurikulum, yang dapat dilakukan dengan
menganalisis hubungan antara aspek sosial dan kemanusiaan (Suryadi, 2022). Pada aspek
kurikulum, nilai-nilai moderasi seperti tawassuth, tasamuh, dan i'tidal perlu terintegrasi
dalam capaian pembelajaran, materi ajar, serta desain evaluasi.
Kedua, optimalisasi kompetensi pendidik, Seorang guru perlu senantiasa
merefleksikanapa makna materi yang diajarkan bagi diri sendiri, dan apa makna materi
tersebut terhadap peserta didik (Purnomo & Solikhah, 2021). Sehingga, guru yang

Aslama: Journal of Islamic Studies 182
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

memiliki kompetensi komparatif fikih dapat menyampaikan perbedaan dengan sudut
pandang objektif tanpa mengunggulkan satu mazhab secara berlebihan (Mahfud et al.,
2021). Sikap guru yang proporsional, cara komunikasi yang tidak memihak pada mazhab
tertentu, dan kemampuan menjelaskan perbedaan pendapat dengan perspektif yang adil
merupakan bagian penting dari proses pembentukan karakter moderat peserta didik.

Ketiga, strategi pembelajaran perlu dioptimalkan melalui pendekaatan
pembelajaran yang dapat mendorong pemikiran kritis, toleransi, demokrasi, keberanian
untuk mengemukakan pendapat, sportivitas, penghormatan terhadap perbedaan, dan
bertanggung jawab (Suryadi, 2022). Ketiga aspek ini kurikulum, pendidik, dan strategi
pembelajaran dapat mewujudkan penerapan moderasi beragama yang komprehensif
sehingga peserta didik terbiasa memahamikeragaman mazhab dengan sikap yang dewasa
dan proporsional.

Moderasi beragama merupakan pendekatan krusial dalam pendidikan Islam yang
menekankan keseimbangan, toleransi, dan welas asih dalam praktik keagamaan (Arifin &
Huda, 2024). Konsep ini menjadi landasan untuk menghindari ekstremisme dan
radikalisme sekaligus mencari jalan tengah untuk menyatukan berbagai elemen

masyarakat.
f Nilai Moderasi ]
l Beragama J
1
A 4 l A 4
Penguatan Kurikulum Kompetensi Pedagogik Strategi Pembelajaran

Sikap Moderat Siswa

Bagan 1.1 Strategi Moderasi Beragama dalam Lingkup Pendidikan Islam

Melalui bagan di atas moderasi beragama dalam pendidikan Islam menjadi fondasi
penting untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia, inklusif, dan berwawasan luas.
Dengan mengintegrasikan nilai keadilan, keseimbangan, jalan tengah, dan toleransi ke
dalam kurikulum, lembaga pendidikan Islam mampu mencegah lahirnya sikap radikal serta
menumbuhkan karakter peserta didik yang siap menghadapi tantangan global dengan
semangat kasih sayang dan persaudaraan.

Implikasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam

Tujuan pendidikan Islam adalah untuk mengembangkan kepribadian peserta didik
secara seimbang dan menyeluruh melalui pelatihan spiritual, pertumbuhan intelektual
yang logis, emosi, serta indra (Najwa Habiebah, 2024). Diharapkan bahwa program
pendidikan Islam yang komprehensif, yang didukung oleh guru-guru yang terlatih, akan
melahirkan generasi umat Muslim Indonesia yang toleran, moderat, dan mampu
berkontribusi berharga bagi kemajuan negara yang beradab (Arifin&Huda, 2024).

Aslama: Journal of Islamic Studies 183
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

Dalam konteks pendidikan Islam,nilai-nilai moderasi beragama diintegrasikan ke
dalam kurikulum untuk memperkuat sikap inklusif dan toleran, serta menguatkan individu
untuk memahami ajaran agama dengan cara yang kontekstual dan terbuka(Suprapto,
2020). Meski madrasah, pesantren, dan lembaga pendidikan lainnya memiliki karakteristik
dan fokus yang berbeda, mereka tetap berada dalam koridor ajaran Islam yang luas.
Misalnya, ada madrasah yang lebih berkonsentrasi pada studi kitab kuning, sementara
madrasah lain lebih berkonsentrasi pada pengembangan keterampilan dan kepemimpinan.
Di sisi lain, perbedaan-perbedaan ini menambah kekayaan pendidikan Islam (Ramadan &
Khoirudin, 2024).

Hal ini diperlukan upaya terobosan baru dalam pendidikan islam yang berdasar
pada nilai moderasi beragam. Pendidikan Islam yang didasarkan pada prinsip-prinsip
moderasi secara langsung mendukung pengembangan etika manusia yang menguatkan
kohesi sosial, nasionalisme, dan sikap inklusif (Ningsih et al., 2025) . Gagasan ini dapat
menghasilkan individu yang tidak hanya kompetitif dan adaptif, tetapi juga memiliki
dedikasi spiritual dan mampu mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dengan tuntutan
zaman modern (Ramadan & Khoirudin, 2024).

Integrasi pendidikan moderasi beragama dalam kurikulum PAI sebagai pelengkap
dari pelajaran PAI untuk menguatkan karakter peserta didik. Pendidikan moderasi
beragama mendorong peserta didik memiliki nilai nilai kerukunan dan penghormatan
kepada orang lain serta dapat menerima dan menghormati perbedaan (Suprapto, 2020).
Penerapan moderasi beragama dalam pendidikan Islam di Indonesia dapat diwujudkan
melalui kurikulum pengembangan, pelaksanaan pembelajaran, serta pembentukan
lingkungan sekolah yang mendukung praktik moderasi beragama. Langkah-langkah ini
diharapkan mampu melahirkan generasi muda dengan pemahaman keagamaan yang
moderat, berpikiran toleran, dan siap berperan dalam Masyarakat luas.

Moderatisme agama memiliki implikasi strategis bagi semua aspek pengelolaan
lembaga pendidikan Islam, termasuk visi dan misi humanis, implementasi pembelajaran
dialogis dan partisipatif, serta penilaian yang memprioritaskan keseimbangan antara
keterampilan sosial, kasih sayang, dan kemampuan kognitif siswa(Ningsih et al., 2025)
Sehingga, Kurikulum pendidikan Islam di semua tingkatan perlu memasukkan konsep
moderasi beragama yang menekankan keadilan (i'tidal), keseimbangan (tawazun), jalan
tengah (tawasuth), dan toleransi (tasamuh), sebagai upaya mencegah siswa dari
pengaruh tafsir agama yang radikal dan eksklusif.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan mazhab merupakan realitas historis
dan intelektual dalam Islam yang seharusnya dipahami sebagai kekayaan khazanah
pemikiran, bukan sebagai sumber perpecahan. Melalui kajian literatur yang komprehensif,
ditemukan bahwa variasi metodologi fikih dan interpretasi ulama justru membuka ruang
pembelajaran yang luas bagi peserta didik untuk memahami Islam secara lebih kritis,
mendalam, dan proporsional. Dalam konteks pendidikan Islam, perbedaan mazhab perlu
dikelola melalui pendekatan pedagogis yang tepat agar tidak menimbulkan kebingungan
atau sikap eksklusif di kalangan siswa.

Moderasi beragama dengan prinsip keadilan, keseimbangan, dan toleransi
merupakan kerangka konseptual yang efektif untuk menyikapi keragaman tersebut.
Integrasi moderasi beragama dalam kurikulum, peningkatan kompetensi pendidik, dan
pengembangan strategi pembelajaran terbukti memberikan dampak signifikan dalam
membentuk karakter peserta didik yang inklusif, dialogis, dan mampu menerima
perbedaan pandangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang
mengadopsi perspektif multimazhab serta menanamkan nilai-nilai moderasi dapat

Aslama: Journal of Islamic Studies 184
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

berkontribusi dalam mencegah radikalisme, mengurangi fanatisme berlebihan, dan
memperkuat kohesi sosial di lingkungan sekolah.

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya menjadikan moderasi
beragama sebagai fondasi utama dalam proses pembelajaran fikih dan pendidikan Islam
secara umum. Internalisasi nilai-nilai moderasi tidak hanya menghasilkan pemahaman
agama yang komprehensif, tetapi juga membentuk generasi yang bijak, toleran, dan
mampu hidup harmonis dalam masyarakat yang plural.

DAFTAR PUSTAKA

Anas, A., & Lestari, F. (2022). Multimazhab approach in Islamic education: Strengthening
students’ critical thinking. Journal of Islamic Studies, 182), 145-158.

Arifin, B., & Huda, H. (2024). Moderasi Beragama sebagai Pendekatan dalam Pendidikan
Islam Indonesia. TARLIM: JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, A2), 143—-154.
https://doi.org/10.32528/tarlim.v7i2.2464

Atok, A. R. A. (2022). PRINSIP KEADILAN ISLAM DALAM MODERASI BERAGAMA.
SEMINAR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 1(1).
https://conference.um.ac.id/index.php/SNPAI/article/view/3255

Azhari, P., Sukari, S., & Sanusi, M. (2024). Pengertian, Teori Dan Konsep, Ruang Lingkup
Isu-Isu Kontemporer Pendidikan Islam. Bunyan Al-Ulum : Jurnal Studli Islam, 1(2),
188-206. https://doi.org/10.58438/bunyanalulum.v1i2.275

Fadli, R., & Setiawan, M. (2024). Moderasi bermazhab dalam pembelajaran figh: Analisis
pendekatan multihazab. Jurnal Pendidikan Islam, 121), 21-35.

Fajar, M., Ilyas, M., & al-Ghafir, A. A. S. (2024). MADZHAB FIQIH DI INDONESIA:
Konstruksi Moderasi Beragama Dalam Perbedaan Pendapat Dan Aliran. MAJEMUK
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 98-113.
https://doi.org/10.56013/mjk.v1i2.3130

Hasan, M. (2021). PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM KEHIDUPAN BERBANGSA.
JURNAL MUBTADIIN, A02), 110-123.

Hassan, R. (2021). Islamic legal pluralism and the role of madhhab in modern education.
International Review of Islamic Law, X3), 203-217.

Jamaluddin. (2022). IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMADI = TENGAH
MULTIKULTURALITAS INDONESIA (Analisis Kebijakan Implementatif pada
Kementerian Agama). AS-SALAM: Jumal Ilmiah Ilmu-Iimu Keislaman, A1).
https://scholar.googleusercontent.com/scholar?q=cache:eNg_0ixGn1sJ:scholar.goo
gle.com/+moderasi+beragama+dalam+perbedaan+mazhab&hl=id&as_sdt=0,5

Kemenag RI. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama
Ri. https://id.scribd.com/document/641993147/Untitled

Kurnia, R., Putri, A. S., Lisnawati, L., & Nursyifa, S. (2022). Religious Moderation Education
to Counter Radicalism in Students at SMAN 5 Cirebon. Jumnal Studi Sosial
Keagamaan Syekh Nurjati, X2), 31-42. https://doi.org/10.24235/sejati.v2i2.25

Kurniawan, D., & Ridho, M. (2023). Curriculum design for figh diversity in Islamic
education. Journal of Islamic Pedagogy, A2), 66—79.

Mahfud, M., Firdaus, A., & Yuliani, N. (2021). Teachers’ competence in comparative figh
learning. Jurnal Penelitian Keagamaan, 141), 55-70.

Manap, A. (2022). MODERASI BERAGAMA DALAM BINGKAI NEGARA KESATUAN REPUBLIK
INDONESIA. Widya Genitri: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan
Hindu, 133), 229-242. https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i3.503

Musyahid, A., Mustafa, A., & Asti, M. J. (2022). Pengembangan Moderasi Bermazhab di
Kalangan Mahasiswa Perbandingan Mazhab dan Hukum UINAM: Relevansi
Pemikiran Islam Moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan,

Aslama: Journal of Islamic Studies 185
https:/ /aslama.kjii.org



Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in
Islamic Education
Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam

151).

Najwa Habiebah, M. A. (2024). Hakikat dan Tujuan Pendidikan Islam.
https://doi.org/10.5281/ZENODO. 14232996

Ningsih, I. W., Supriani, Y., Kartika, I., & Arifudin, O. (2025). RELEVANSI MODERASI
BERAGAMA DALAM MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA: STRATEGI
MEMBANGUN KARAKTER TOLERAN DAN INKLUSIF. SIBATIK JOURNAL: Jurnal
Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 411), 3605—
3624. https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3630

Nurdin, A. (2023). Students’ perception on differences in Islamic jurisprudence practices.
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 1X2), 101-115.

Nurrisa, F., Hermina, D., & Norlaila. (2025). Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian:
Strategi, Tahapan, dan Analisis Data. Jumal Teknologi Pendidikan Dan
Pembelajaran | E-ISSN: 3026-6629, X3), 793-800.

Purnomo, P., & Solikhah, P. I. (2021). Konsep Dasar Pendidikan Islam Inklusif: Studi
Tentang Inklusivitas Islam Sebagai Pijakan Pengembangan Pendidikan Islam
Inklusif. J-PAI: Jurnal Pendlidikan Agama Islam, A2).
https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.13286

Putri, S. F. H., Fakhruddin, A., & Nugraha, R. H. (2024). Strategi Pembelajaran PAI
berbasis Multimadzhab untuk Meningkatkan Perilaku Moderat Siswa di SMA.
Journal of Instructional and Development Researches, 46), 596—608.
https://doi.org/10.53621/jider.v4i6.429

Rahmat, A. (2022). Internalisasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 01(02).

Rahmawati, I., & Husna, N. (2022). Managing madhhab diversity in Islamic education: A
pedagogical perspective. Jurnal Pendidikan Islam, 1X1), 44-57.

Ramadan, W., & Khoirudin, A. (2024). Pemikiran Haedar Nashir Tentang Moderasi dan
Implikasinya pada Konsep Pendidikan Islam Berkemajuan. Jurmal Cendekia Media
Komunikasi Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 16(02), 321-339.
https://doi.org/10.37850/cendekia.v16i02.789

Somantri, G. R. (2005). MEMAHAMI METODE KUALITATIF. Makara Human Behavior
Studlies in Asia, X2), 57. https://doi.org/10.7454/mssh.v9i2.122

Suharto, B. (2019). Moderasi Beragama,Dari Indonesia Untuk Dunia. LKis Pelangi Aksara.

Suprapto, S. (2020). Integrasi Moderasi Beragama dalam Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan
Keagamaan, 1&3), 355-368. https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750

Suryadi, R. A. (2022). IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA DALAM PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM. Taklim.: Jumal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 1-12.
https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544

Wardah, F. (2023, May 18). Setara Institute: Jumilah Pelajar yang Intoleran Aktif
Meningkat, 83%  Nilai  Pancasila  Bisa Diganti. =~ VOA  Indonesia.
https://www.voaindonesia.com/a/setara-institute-jumlah-pelajar-yang-intoleran-
aktif-meningkat-56-setuju-syariat-islam/7097499.html

Waruwu, M. (2024). Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan dan
Peran di Bidang Pendidikan. Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan, X2),
198-211. https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i2.236

Yusuf Anggia, I. (2025). INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM
PENDIDIKAN ISLAM: PERSPEKTIF LITERASI AKADEMIK. HASBUNA: Jurnal
Pendidikan Islam, &1), 36—45. https://doi.org/10.70143/hasbuna.v6i1.488

Aslama: Journal of Islamic Studies 186
https:/ /aslama.kjii.org



