
 

 
  

 
 
 

 
178 

 
 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

E-ISSN: 3088-960X 
Vol. 2. No. 4. (2025) 

 أسلم
Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 
 

 
Research Article 

 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab 
Differences: A Literature Study in Islamic Education  

 

 

Ulfa Dwi Lestari 

Universitas Islam Negeri Salatiga 

E-mail: ulfaadwilestari@gmail.com 

 

Khawa Isthoifiatal Mufidah 

Universitas Islam Negeri Salatiga 

E-mail: khawaapri@gmail.com  

 

Dievan Alfiralza Supriyanto 

Universitas Islam Negeri Salatiga 

E-mail: dievanalfiralza@gmail.com  

 

Khairul Anam 

Universitas Islam Negeri Salatiga 

E-mail: anamibnukhotib@gmail.com  

    

 

 
Copyright © 2025 by Authors, Published by Aslama: Journal of Islamic Studies.  
 

Received : Oktober 15, 2025   Revised  : November 8, 2025 
Accepted : Desember 14, 2025   Available online : Desember 30, 2025 

 
How to Cite: Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, & Khairul Anam. 
(2025). Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in Islamic 

Education. Aslama: Journal of Islamic Studies, 2(4), 178–186. https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.40                                    
  

 

 

 

Abstract 

The phenomenon of mazhaab differences among Muslims still faces various problems, such as 

discrimination and responses to diversity in the form of exclusive behavior among some Muslims. 

Research by the Setara Institute in 2023 shows that the level of intolerance among students is still 

high: 0.6% are exposed to violent extremist ideology, 5.0% are actively intolerant, and 24.2% are 

passively intolerant. This study discusses how religious moderation can be used as a framework and 

pedagogical approach to address sectarian differences in Islamic education. This study uses a 

literature review with a descriptive qualitative approach. Data analysis was conducted using an 

inductive approach, which draws conclusions based on an examination of various literature without 

using numbers or statistics, as is characteristic of qualitative research that emphasizes meaning and 

context. The results of the study show that religious moderation in Islamic education is an approach 

that emphasizes balance, tolerance, and social harmony amid diversity. Islamic education that 

adopts a multi-sectarian perspective and instills values of moderation can contribute to preventing 

mailto:ulfaadwilestari@gmail.com
mailto:khawaapri@gmail.com
mailto:dievanalfiralza@gmail.com
mailto:anamibnukhotib@gmail.com
https://doi.org/10.63738/aslama.v2i4.40


 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

179 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

radicalism, reducing excessive fanaticism, and strengthening social cohesion in the school 

environment. Religious Moderation, Mazhaab, Islamic Education. 

 

Keywords: Religious Moderation, Mazhab, Islamic Education. 

 

Moderasi Beragama dalam Dinamika Perbedaan Mazhab: Studi Literatur dalam 

Pendidikan Islam  

 

Abstrak 

Fenomena variasi perbedaan mazhab dalam umat islam masih menghadapi berbagai masalah 

misalnya timbul diskriminasi serta respon terhadap keragaman yakni perilaku eksklusif di sebagian 

muslim. Riset Setara Institute tahun 2023 menunjukkan bahwa, tingkat intoleransi di kalangan 

pelajar masih tinggi: 0,6% terpapar ideologi ekstremis kekerasan, 5,0% secara aktif intoleran, dan 

24,2% secara pasif intoleran.  Penelitian ini mendiskusikan bagaimana moderasi beragama dapat 

digunakan sebagai kerangka berpikir dan pendekatan pedagogis untuk menyikapi perbedaan 

mazhab dalam pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan studi pustaka dengan pendekatan 

kualitatif deskriptif. Analisis data dilakukan dengan pendekatan induktif, yaitu menarik kesimpulan 

berdasarkan telaah terhadap berbagai literatur tanpa menggunakan angka atau statistik, 

sebagaimana ciri penelitian kualitatif yang menekankan pemaknaan dan konteks. Hasil penelitian 

menunjukkan moderasi beragama dalam pendidikan Islam merupakan pendekatan yang 

menekankan keseimbangan, toleransi, dan harmoni sosial di tengah keberagaman. Pendidikan 

Islam yang mengadopsi perspektif multimazhab serta menanamkan nilai-nilai moderasi dapat 

berkontribusi dalam mencegah radikalisme, mengurangi fanatisme berlebihan, dan memperkuat 

kohesi sosial di lingkungan sekolah.    

 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Mazhab, Pendidikan Islam. 

 
PENDAHULUAN 

Perbedaan dalam cara pandang merupakan hal yang lumrah di negeri multikultural 
seperti Indonesia. Masyarakat Indonesia sendiri berinteraksi dengan keragaman ini, yang 
mencakup ras, agama, latar belakang keluarga, dan keragaman budaya (Manap, 2022). 
Keragaman tersebut khususnya dalam keragaman mazhab islam memang memperkaya 
khazanah keagamaan, tetapi juga berpotensi menimbulkan gesekan sosial apabila tidak 
dikelola dengan baik. Dalam kondisi seperti itu, dapat muncul persepsi ketidakadilan dan 
keterancaman yang berpotensi memicu radikalisme (Jamaluddin, 2022). 

Selain radikalisme, bentuk lain dari respon terhadap keragaman adalah munculnya 
perilaku eksklusif di sebagian muslim. Adanya  perilaku  eksklusif  di  sebagian  muslim 
merupakan akibat  dari  pembelajaran  Islam  yang  kurang  menekankan  inklusif dalam 
pembelajaran (Purnomo & Solikhah, 2021). Fakta ini diperkuat menurut survei Setara 
Institute tahun 2023, tingkat intoleransi di kalangan pelajar masih tinggi: 0,6% terpapar 
ideologi ekstremis kekerasan, 5,0% secara aktif intoleran, dan 24,2% secara pasif 
intoleran.  Fakta yang lebih mengkhawatirkan.bahwa 83,3% responden menyatakan 
Pancasila bukanlah ideologi permanen sehingga dapat dimodifikasi (Wardah, 2023).  

Hal ini didasari pada kurikulum pendidikan agama di Indonesia umumnya yanag 
masih bersifat tekstual-kognitif dan dikotomis, sehingga perlu direformasi secara 
menyeluruh. Meskipun lembaga pendidikan tidak pernah secara eksplisit mengajarkan 
ekstremisme, ada kekhawatiran bahwa pendidikan agama telah berperan dalam 
munculnya generasi ekstremis (Purnomo & Solikhah, 2021). Masalah-masalah pendidikan 
ini timbul akibat perbedaan perspektif dan pendekatan dalam praktik pendidikan, baik di 
tingkat organisasi maupun individu, yang mempengaruhi fungsi, tujuan, dan komponen 
pendidikan Islam (Azhari et al., 2024). Kondisi ini menimbulkan kebingungan, keraguan, 
atau bahkan gesekan kecil dalam diskusi siswa ketika mereka tidak memahami bahwa 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

180 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

perbedaan mazhab adalah bagian dari kekayaan khazanah hukum Islam.  
Di tengah dinamika keberagamaan yang semakin kompleks ini, moderasi beragama 

menjadi konsep yang sangat relevan untuk memperkuat cara peserta didik menyikapi 
perbedaan dalam internal umat Islam. Selain itu, terdapat perbedaan pendapat yang 
signifikan di antara aliran pemikiran agama di Indonesia. Akibatnya, diperlukan 
pemahaman yang kokoh tentang wasathiyah, yang kemudian merujuk pada moderasi 
dalam aliran pemikiran agama (Musyahid et al., 2022). Namun demikian, kajian tentang 
moderasi beragama selama ini lebih banyak dibahas dalam konteks toleransi antaragama, 
belum secara spesifik diarahkan pada kebutuhan internal pendidikan Islam untuk 
mengelola perbedaan mazhab. Padahal Strategi pengajaran yang digunakan oleh guru 
harus mampu mengakomodasi berbagai perbedaan dalam pemahaman siswa terhadap 
keyakinan mereka agar dapat menciptakan proses pembelajaran yang toleran (Putri et al., 
2024). 

Moderasi beragama dalam pendidikan Islam merupakan pendekatan yang 
menekankan keseimbangan, toleransi, dan harmoni sosial di tengah keberagaman. Konsep 
ini mengutamakan aspek keseimbangan dalam beragama untuk menciptakan harmoni 
sosial dan membentuk generasi yang inklusif, toleran, dan adaptif terhadap perbedaan 
(Yusuf Anggia, 2025). Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan dapat 
dilakukan melalui kurikulum yang menekankan pemahaman agama secara komprehensif 
dan kontekstual, proses pembelajaran yang mendorong sikap saling menghargai 
perbedaan, serta penciptaan lingkungan sekolah yang kondusif (Arifin & Huda, 2024).  

Sebelumnya  penulis  telah  menelusuri  beberapa  jurnal  mengenai beragama 
dalam kacamata perbedaan mazhab dan pendidikan islam sebagai  acuan  dalam  
penulisan  jurnal  kali  ini. Contohnya penelitian yang dilakukan oleh (Fajar et al., 2024) 
hasilnya menunjukkan  bahwa semua aliran pemikiran mazhab memiliki tujuan yang sama 
dalam menerapkan hukum Islam, yaitu untuk meningkatkan kualitas hidup manusia dan 
mendekatkan manusia kepada Allah, meskipun terdapat perbedaan dalam rincian 
hukumnya.  Penelususran selanjutnya penelitian yang dilakukan oleh (Ningsih et al., 2025) 
Dengan pendekatan kualitatif, peneliti menyimpulkan bahwa nilai-nilai wasathiyah dapat 
berfungsi sebagai landasan strategis untuk pengembangan kurikulum, strategi 
pengajaran, budaya institusional, dan perencanaan pendidikan.  Generasi Muslim yang 
religius dan mampu hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat pluralistik 
diyakini akan terwujud melalui penerapan nilai-nilai moderat dalam pengelolaan 
pendidikan Islam.  

Kondisi di lapangan tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara moderasi 
beragama yang menekankan toleransi, inklusivitas, dan dialog dengan praktik pendidikan 
Islam, yang dalam beberapa kasus belum sepenuhnya menginternalisasikan nilai-nilai 
tersebut dalam kurikulum. Oleh karena itu, internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 
menjadi penting dalam pembentukan karakter, sikap, dan perilaku muslim, dengan kajian 
toleransi dan multikultural sebagai bahasan penting dalam pembelajaran (Rahmat, 2022).  

Penelitian ini tidak hanya memetakan dua konsep secara terpisah, tetapi menyoroti 
bagaimana keduanya dapat diintegrasikan dalam proses pendidikan untuk membentuk 
pola pikir peserta didik yang inklusif dan toleran. Kajian ini diharapkan dapat menawarkan 
perspektif baru bahwa perbedaan mazhab bukan sekadar objek kajian fikih, melainkan 
instrumen strategis untuk memperkuat moderasi beragama di lingkungan pendidikan 
Islam. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research), yaitu 
penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan, membaca, dan menganalisis berbagai 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

181 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

sumber literatur yang relevan, seperti jurnal, buku, artikel ilmiah, dan dokumen lain yang 
berkaitan dengan moderasi beragama serta dinamika perbedaan mazhab dalam konteks 
Pendidikan Islam. Sebagaimana dijelaskan dalam penelitian kualitatif berbasis 
kepustakaan, library research adalah suatu studi yang dilakukan dengan memanfaatkan 
sumber-sumber pustaka sebagai data utama, termasuk dokumen, buku, majalah, serta 
tulisan ilmiah lainnya (Nurrisa et al., 2025). 

Pada penelitian ini, data dikumpulkan secara tidak langsung melalui teks dan 
tulisan yang berkaitan dengan moderasi beragama dalam Islam serta perbedaan mazhab 
sebagai kekayaan khazanah pemikiran keagamaan. Tahapan penelitian mengikuti langkah-
langkah penelitian literatur sistematis sebagaimana dijelaskan oleh Cronin, Ryan, & 
Coughlan, yaitu: (1) pemilihan topik kajian, (2) pencarian literatur, (3) analisis dan sintesis 
literatur, serta (4) penulisan hasil kajian(Waruwu, 2024). Selanjutnya, seluruh data yang 
terkumpul dianalisis dengan teknik analisis deskriptif kualitatif, yaitu menelaah kesamaan, 
perbedaan, gagasan utama, serta relevansi masing-masing literatur, kemudian 
menyusunnya menjadi sintesis pemikiran yang utuh. Analisis data dilakukan dengan 
pendekatan induktif, yaitu menarik kesimpulan berdasarkan telaah terhadap berbagai 
literatur tanpa menggunakan angka atau statistik, sebagaimana ciri penelitian kualitatif 
yang menekankan pemaknaan dan konteks (Somantri, 2005).   

Dalam hal ini, peneliti berupaya memahami bagaimana nilai moderasi beragama 
dibangun melalui keragaman pemikiran mazhab dan bagaimana gagasan tersebut dapat 
diterapkan dalam Pendidikan Islam. Selain itu, penelitian juga mengikuti prinsip penelitian 
kualitatif yang menempatkan makna sebagai fokus utama, sehingga interpretasi peneliti 
terhadap teks sangat berperan dalam menemukan relevansi nilai-nilai moderasi dalam 
perbedaan mazhab. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Fenomena Perbedaan Mazhab dalam Pendidikan Islam  

Fenomena perbedaan mazhab dalam pendidikan Islam muncul sebagai 
konsekuensi dari keragaman metodologi fikih yang berkembang sejak masa klasik. Dalam 
konteks pendidikan modern, keragaman ini terlihat dalam variasi praktik ibadah yang 
diajarkan dan dipraktikkan siswa di lingkungan sekolah, baik dalam aspek fikih ibadah 
maupun muamalah (Hassan, 2021). Keragaman tersebut memperkaya wawasan 
keagamaan peserta didik, tetapi tanpa penjelasan pedagogis yang memadai, perbedaan 
mazhab dapat menimbulkan kebingungan atau bahkan sikap eksklusif di kalangan siswa 
(Rahmawati & Husna, 2022). 

Di ruang-ruang kelas pendidikan Islam, guru sering menjumpai variasi praktik 
keagamaan yang dibawa siswa dari keluarga mereka, seperti perbedaan posisi tangan 
saat salat, bacaan qunut, atau tata cara wudu. Variasi ini mencerminkan realitas 
kemazhaban masyarakat Indonesia yang mayoritas berakar pada mazhab Syafi’i namun 
juga terpapar pemikiran mazhab lain melalui media digital (Nurdin, 2023). Perbedaan ini 
menuntut guru untuk memahami konteks fikih lintas mazhab agar pembelajaran 
berlangsung inklusif dan tidak memarginalkan praktik yang berbeda (Mahfud et al., 2021). 

Penelitian menunjukkan bahwa peserta didik cenderung lebih menerima perbedaan 
mazhab ketika guru memberikan penjelasan mengenai latar belakang metodologis dari 
masing-masing pendapat ulama. Penjelasan tentang bagaimana ulama menggunakan 
qiyas, istihsan, atau ‘urf dalam penetapan hukum membantu siswa memahami alasan di 
balik perbedaan tersebut (Anas & Lestari, 2022). Pembelajaran seperti ini tidak hanya 
meningkatkan pemahaman kritis, tetapi juga menghindarkan siswa dari sikap taklid buta 
yang hanya terpaku pada satu pendapat (Kurniawan & Ridho, 2023). 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

182 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

Fenomena perbedaan mazhab juga tampak dalam dinamika interaksi sosial siswa. 
Dalam beberapa kasus, siswa mempersoalkan praktik ibadah temannya karena berbeda 
dari yang diajarkan guru atau keluarga, menunjukkan perlunya pembelajaran fikih yang 
tidak hanya berorientasi pada praktik, tetapi juga nilai toleransi (Anas & Lestari, 2022). 
Pendidikan Islam perlu menegaskan bahwa perbedaan mazhab adalah produk ijtihad 
ulama, yang semuanya memiliki landasan dalil yang dapat dipertanggungjawabkan, 
sehingga tidak boleh menjadi dasar penilaian terhadap kualitas iman seseorang (Fadli & 
Setiawan, 2024). 

Secara keseluruhan, perbedaan mazhab dalam pendidikan Islam bukanlah masalah 
yang harus dihindari, melainkan peluang bagi pengembangan wawasan keagamaan yang 
lebih luas dan moderat. Dengan demikian, fenomena perbedaan mazhab dapat menjadi 
modal penting bagi pembentukan generasi yang toleran, kritis, dan jauh dari fanatisme 
keagamaan.   
 
Konsep Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam  

Pengertian Moderasi beragama memiliki istilah Islamic moderation atau biasa 
disebut “islam  wasyatiyah”. Wasath secara harfiah diterjemahkan sebagai “tawazun,” 
“i'tidal,” “ta'dul,” atau “al-istiqomah,” yang menunjukkan sifat moderat, bijaksana, dan 
seimbang yaitu, tidak ekstrem ke kiri maupun ke kanan (Suharto, 2019). Prinsip-prinsip ini 
berfungsi sebagai fondasi etis dan filosofis untuk mencegah ekstremisme, 
mempromosikan harmoni, dan membentuk karakter siswa yang seimbang.  

Dalam moderasi beragama menurut kemenag mengajarkan tiga prinsip dasar yaitu 
keadilan, keseimbangan, dan toleransi (Kemenag RI, 2019): 
1. Keadilan 

Adil dalam arti  moderasi, tidak mengurangi tidak juga melebihkan dari yang 
seharusnya (Atok, 2022). Adil adalah menempatkan sesuatu pada tempatnya, 
memberikan sesuatu sesuai haknya, dan memperlakukan orang atau perkara dsecara 
proporsional, tidak berlebihan, tidak kurang, dan tidak berat sebelah.  

2. Keseimbangan (Tawazun) 
Keseimbangan berarti menjaga antara pengabdian terhadap wahyu dan akal, dunia 
dan akhirat, materi dan spiritual, atau aspek-aspek lainnya, Titik pusat keseimbangan 
adalah tekad untuk mengambil posisi tanpa condong ke salah satu sisi. (Kurnia et al., 
2022). Menurut penjelasan di atas, keseimbangan dalam konteks moderasi mengacu 
pada bertindak jujur, adil, dan tidak memihak agar tetap berada pada jalur yang 
dimaksudkan. Karena ketidakadilan merupakan cara untuk mengganggu harmoni dan 
keseimbangan yang telah Allah Yang Maha Kuasa tetapkan di seluruh alam semesta 
(Hasan, 2021). 

3. Toleransi (Tasamuh) 
Tasāmuḥ, yang juga dikenal sebagai toleransi, merujuk pada kelapangan pikiran dan 
kelapangan dada seseorang.. Toleransi   adalah sikap menghormati pemikiran orang 
lain, anpa harus menyetujui atau mengikuti perbedaan tersebut (Hasan, 2021). 

Penerapan moderasi beragama dalam Pendidikan islam dapat dilaksanakan melalui 
beberapa strategi yakni penguatan kurikulum, pendidik, serta strategi pembelajaran 
(Purnomo & Solikhah, 2021). Pertama penguatan kurikulum, yang dapat dilakukan dengan 
menganalisis hubungan antara aspek sosial dan kemanusiaan (Suryadi, 2022). Pada aspek 
kurikulum, nilai-nilai moderasi seperti tawassuth, tasamuh, dan i‘tidal perlu terintegrasi 
dalam capaian pembelajaran, materi ajar, serta desain evaluasi.  

Kedua, optimalisasi kompetensi pendidik, Seorang guru perlu senantiasa 
merefleksikanapa makna materi yang diajarkan bagi diri sendiri, dan apa makna materi 
tersebut terhadap peserta didik (Purnomo & Solikhah, 2021). Sehingga, guru yang 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

183 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

memiliki kompetensi komparatif fikih dapat menyampaikan perbedaan dengan sudut 
pandang objektif tanpa mengunggulkan satu mazhab secara berlebihan (Mahfud et al., 
2021). Sikap guru yang proporsional, cara komunikasi yang tidak memihak pada mazhab 
tertentu, dan kemampuan menjelaskan perbedaan pendapat dengan perspektif yang adil 
merupakan bagian penting dari proses pembentukan karakter moderat peserta didik.  

Ketiga, strategi pembelajaran perlu dioptimalkan melalui pendekaatan 
pembelajaran yang dapat mendorong pemikiran kritis, toleransi, demokrasi, keberanian 
untuk mengemukakan pendapat, sportivitas, penghormatan terhadap perbedaan, dan 
bertanggung jawab (Suryadi, 2022). Ketiga aspek ini kurikulum, pendidik, dan strategi 
pembelajaran dapat mewujudkan penerapan moderasi beragama yang komprehensif 
sehingga peserta didik terbiasa memahami keragaman mazhab dengan sikap yang dewasa 
dan proporsional. 

Moderasi beragama merupakan pendekatan krusial dalam pendidikan Islam yang 
menekankan keseimbangan, toleransi, dan welas asih dalam praktik keagamaan (Arifin & 
Huda, 2024). Konsep ini menjadi landasan untuk menghindari ekstremisme dan 
radikalisme sekaligus mencari jalan tengah untuk menyatukan berbagai elemen 
masyarakat. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bagan 1.1 Strategi Moderasi Beragama dalam Lingkup Pendidikan Islam 
 

 Melalui bagan di atas moderasi beragama dalam pendidikan Islam menjadi fondasi 
penting untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia, inklusif, dan berwawasan luas. 
Dengan mengintegrasikan nilai keadilan, keseimbangan, jalan tengah, dan toleransi ke 
dalam kurikulum, lembaga pendidikan Islam mampu mencegah lahirnya sikap radikal serta 
menumbuhkan karakter peserta didik yang siap menghadapi tantangan global dengan 
semangat kasih sayang dan persaudaraan. 
 
Implikasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam 

Tujuan pendidikan Islam adalah untuk mengembangkan kepribadian peserta didik 
secara seimbang dan menyeluruh melalui pelatihan spiritual, pertumbuhan intelektual 
yang logis, emosi, serta indra (Najwa Habiebah, 2024). Diharapkan bahwa program 
pendidikan Islam yang komprehensif, yang didukung oleh guru-guru yang terlatih, akan 
melahirkan generasi umat Muslim Indonesia yang toleran, moderat, dan mampu 
berkontribusi berharga bagi kemajuan negara yang beradab (Arifin&Huda, 2024).  

Nilai Moderasi 

Beragama 

Penguatan Kurikulum Kompetensi Pedagogik Strategi Pembelajaran 

Sikap Moderat Siswa 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

184 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

Dalam konteks pendidikan Islam,nilai-nilai moderasi beragama diintegrasikan ke 
dalam kurikulum untuk memperkuat sikap inklusif dan toleran, serta menguatkan individu 
untuk memahami ajaran agama dengan cara yang kontekstual dan terbuka(Suprapto, 
2020). Meski madrasah, pesantren, dan lembaga pendidikan lainnya memiliki karakteristik 
dan fokus yang berbeda, mereka tetap berada dalam koridor ajaran Islam yang luas. 
Misalnya, ada madrasah yang lebih berkonsentrasi pada studi kitab kuning, sementara 
madrasah lain lebih berkonsentrasi pada pengembangan keterampilan dan kepemimpinan. 
Di sisi lain, perbedaan-perbedaan ini menambah kekayaan pendidikan Islam (Ramadan & 
Khoirudin, 2024). 

Hal ini diperlukan upaya terobosan baru dalam pendidikan islam yang berdasar 
pada nilai moderasi beragam. Pendidikan Islam yang didasarkan pada prinsip -prinsip 
moderasi secara langsung mendukung pengembangan etika manusia yang menguatkan 
kohesi sosial, nasionalisme, dan sikap inklusif (Ningsih et al., 2025) . Gagasan ini dapat 
menghasilkan individu yang tidak hanya kompetitif dan adaptif, tetapi juga memiliki 
dedikasi spiritual dan mampu mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dengan tuntutan 
zaman modern (Ramadan & Khoirudin, 2024). 

Integrasi pendidikan moderasi beragama dalam kurikulum PAI sebagai pelengkap 
dari pelajaran PAI untuk menguatkan karakter peserta didik. Pendidikan moderasi 
beragama mendorong peserta didik memiliki nilai nilai kerukunan dan penghormatan 
kepada orang lain serta dapat menerima dan menghormati perbedaan (Suprapto, 2020). 
Penerapan moderasi beragama dalam pendidikan Islam di Indonesia dapat diwujudkan 
melalui kurikulum pengembangan, pelaksanaan pembelajaran, serta pembentukan 
lingkungan sekolah yang mendukung praktik moderasi beragama. Langkah-langkah ini 
diharapkan mampu melahirkan generasi muda dengan pemahaman keagamaan yang 
moderat, berpikiran toleran, dan siap berperan dalam Masyarakat luas. 

Moderatisme agama memiliki implikasi strategis bagi semua aspek pengelolaan 
lembaga pendidikan Islam, termasuk visi dan misi humanis, implementasi pembelajaran 
dialogis dan partisipatif, serta penilaian yang memprioritaskan keseimbangan antara 
keterampilan sosial, kasih sayang, dan kemampuan kognitif siswa(Ningsih et al., 2025)  
Sehingga, Kurikulum pendidikan Islam di semua tingkatan perlu memasukkan konsep 
moderasi beragama yang menekankan keadilan ( i‘tidal), keseimbangan (tawazun), jalan 
tengah (tawasuth), dan toleransi (tasamuh), sebagai upaya mencegah siswa dari 
pengaruh tafsir agama yang radikal dan eksklusif. 
 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan mazhab merupakan realitas historis 
dan intelektual dalam Islam yang seharusnya dipahami sebagai kekayaan khazanah 
pemikiran, bukan sebagai sumber perpecahan. Melalui kajian literatur yang komprehensif,  
ditemukan bahwa variasi metodologi fikih dan interpretasi ulama justru membuka ruang 
pembelajaran yang luas bagi peserta didik untuk memahami Islam secara lebih kritis, 
mendalam, dan proporsional. Dalam konteks pendidikan Islam, perbedaan mazhab perlu 
dikelola melalui pendekatan pedagogis yang tepat agar tidak menimbulkan kebingungan 
atau sikap eksklusif di kalangan siswa. 

Moderasi beragama dengan prinsip keadilan, keseimbangan, dan toleransi 
merupakan kerangka konseptual yang efektif untuk menyikapi keragaman tersebut. 
Integrasi moderasi beragama dalam kurikulum, peningkatan kompetensi pendidik, dan 
pengembangan strategi pembelajaran terbukti memberikan dampak signifikan dalam 
membentuk karakter peserta didik yang inklusif, dialogis, dan mampu menerima 
perbedaan pandangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang 
mengadopsi perspektif multimazhab serta menanamkan nilai-nilai moderasi dapat 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

185 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

berkontribusi dalam mencegah radikalisme, mengurangi fanatisme berlebihan, dan 
memperkuat kohesi sosial di lingkungan sekolah. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya menjadikan moderasi 
beragama sebagai fondasi utama dalam proses pembelajaran fikih dan pendidikan Islam 
secara umum. Internalisasi nilai-nilai moderasi tidak hanya menghasilkan pemahaman 
agama yang komprehensif, tetapi juga membentuk generasi yang bijak, toleran, dan 
mampu hidup harmonis dalam masyarakat yang plural. 

  
DAFTAR PUSTAKA 
Anas, A., & Lestari, F. (2022). Multimazhab approach in Islamic education: Strengthening 

students’ critical thinking. Journal of Islamic Studies, 18(2), 145–158. 
Arifin, B., & Huda, H. (2024). Moderasi Beragama sebagai Pendekatan dalam Pendidikan 

Islam Indonesia. TARLIM : JURNAL PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 7(2), 143–154. 
https://doi.org/10.32528/tarlim.v7i2.2464 

Atok, A. R. A. (2022). PRINSIP KEADILAN ISLAM DALAM MODERASI BERAGAMA. 
SEMINAR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 1(1). 
https://conference.um.ac.id/index.php/SNPAI/article/view/3255 

Azhari, P., Sukari, S., & Sanusi, M. (2024). Pengertian, Teori Dan Konsep, Ruang Lingkup 
Isu-Isu Kontemporer Pendidikan Islam. Bunyan Al-Ulum : Jurnal Studi Islam, 1(2), 
188–206. https://doi.org/10.58438/bunyanalulum.v1i2.275 

Fadli, R., & Setiawan, M. (2024). Moderasi bermazhab dalam pembelajaran fiqh: Analisis 
pendekatan multihazab. Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 21–35. 

Fajar, M., Ilyas, M., & al-Ghafir, A. A. S. (2024). MADZHAB FIQIH DI INDONESIA: 
Konstruksi Moderasi Beragama Dalam Perbedaan Pendapat Dan Aliran. MAJEMUK 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 98–113. 
https://doi.org/10.56013/mjk.v1i2.3130 

Hasan, M. (2021). PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM KEHIDUPAN BERBANGSA. 
JURNAL MUBTADIIN, 7(02), 110–123. 

Hassan, R. (2021). Islamic legal pluralism and the role of madhhab in modern education. 
International Review of Islamic Law, 9(3), 203–217. 

Jamaluddin. (2022). IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMADI TENGAH 
MULTIKULTURALITAS INDONESIA (Analisis Kebijakan Implementatif pada 
Kementerian Agama). AS-SALAM: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman, 7(1). 
https://scholar.googleusercontent.com/scholar?q=cache:eNg_0ixGn1sJ:scholar.goo
gle.com/+moderasi+beragama+dalam+perbedaan+mazhab&hl=id&as_sdt=0,5 

Kemenag RI. (2019). Moderasi Beragama. Badan Litbang Dan Diklat Kementerian Agama 
Ri. https://id.scribd.com/document/641993147/Untitled 

Kurnia, R., Putri, A. S., Lisnawati, L., & Nursyifa, S. (2022). Religious Moderation Education 
to Counter Radicalism in Students at SMAN 5 Cirebon. Jurnal Studi Sosial 
Keagamaan Syekh Nurjati, 2(2), 31–42. https://doi.org/10.24235/sejati.v2i2.25 

Kurniawan, D., & Ridho, M. (2023). Curriculum design for fiqh diversity in Islamic 
education. Journal of Islamic Pedagogy, 7(2), 66–79. 

Mahfud, M., Firdaus, A., & Yuliani, N. (2021). Teachers’ competence in comparative fiqh 
learning. Jurnal Penelitian Keagamaan, 19(1), 55–70. 

Manap, A. (2022). MODERASI BERAGAMA DALAM BINGKAI NEGARA KESATUAN REPUBLIK 
INDONESIA. Widya Genitri : Jurnal Ilmiah Pendidikan, Agama dan Kebudayaan 
Hindu, 13(3), 229–242. https://doi.org/10.36417/widyagenitri.v13i3.503 

Musyahid, A., Mustafa, A., & Asti, M. J. (2022). Pengembangan Moderasi Bermazhab di 
Kalangan Mahasiswa Perbandingan Mazhab dan Hukum UINAM: Relevansi 
Pemikiran Islam Moderat. Kuriositas: Media Komunikasi Sosial dan Keagamaan, 



 
 

 

Aslama: Journal of Islamic Studies 

https://aslama.kjii.org 

 

186 
 

Religious Moderation in the Dynamics of Mazhaab Differences: A Literature Study in 

Islamic Education 

Ulfa Dwi Lestari, Khawa Isthoifiatal Mufidah, Dievan Alfiralza Supriyanto, Khairul Anam 

 

15(1). 
Najwa Habiebah, M. A. (2024). Hakikat dan Tujuan Pendidikan Islam. 

https://doi.org/10.5281/ZENODO.14232996 
Ningsih, I. W., Supriani, Y., Kartika, I., & Arifudin, O. (2025). RELEVANSI MODERASI 

BERAGAMA DALAM MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA: STRATEGI 
MEMBANGUN KARAKTER TOLERAN DAN INKLUSIF. SIBATIK JOURNAL: Jurnal 
Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 4(11), 3605–
3624. https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i11.3630 

Nurdin, A. (2023). Students’ perception on differences in Islamic jurisprudence practices. 
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 10(2), 101–115. 

Nurrisa, F., Hermina, D., & Norlaila. (2025). Pendekatan Kualitatif dalam Penelitian: 
Strategi, Tahapan, dan Analisis Data. Jurnal Teknologi Pendidikan Dan 
Pembelajaran | E-ISSN : 3026-6629, 2(3), 793–800. 

Purnomo, P., & Solikhah, P. I. (2021). Konsep Dasar Pendidikan Islam Inklusif: Studi 
Tentang Inklusivitas Islam Sebagai Pijakan Pengembangan Pendidikan Islam 
Inklusif. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2). 
https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.13286 

Putri, S. F. H., Fakhruddin, A., & Nugraha, R. H. (2024). Strategi Pembelajaran PAI 
berbasis Multimadzhab untuk Meningkatkan Perilaku Moderat Siswa di SMA. 
Journal of Instructional and Development Researches, 4(6), 596–608. 
https://doi.org/10.53621/jider.v4i6.429 

Rahmat, A. (2022). Internalisasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam. 
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 01(02). 

Rahmawati, I., & Husna, N. (2022). Managing madhhab diversity in Islamic education: A 
pedagogical perspective. Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 44–57. 

Ramadan, W., & Khoirudin, A. (2024). Pemikiran Haedar Nashir Tentang Moderasi dan 
Implikasinya pada Konsep Pendidikan Islam Berkemajuan. Jurnal Cendekia Media 
Komunikasi Penelitian Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 16(02), 321–339. 
https://doi.org/10.37850/cendekia.v16i02.789 

Somantri, G. R. (2005). MEMAHAMI METODE KUALITATIF. Makara Human Behavior 
Studies in Asia, 9(2), 57. https://doi.org/10.7454/mssh.v9i2.122 

Suharto, B. (2019). Moderasi Beragama;Dari Indonesia Untuk Dunia. Lkis Pelangi Aksara. 
Suprapto, S. (2020). Integrasi Moderasi Beragama dalam Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan 
Keagamaan, 18(3), 355–368. https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750 

Suryadi, R. A. (2022). IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA DALAM PENDIDIKAN 
AGAMA ISLAM. Taklim : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 20(1), 1–12. 
https://doi.org/10.17509/tk.v20i1.43544 

Wardah, F. (2023, May 18). Setara Institute: Jumlah Pelajar yang Intoleran Aktif 
Meningkat, 83% Nilai Pancasila Bisa Diganti. VOA Indonesia. 
https://www.voaindonesia.com/a/setara-institute-jumlah-pelajar-yang-intoleran-
aktif-meningkat-56-setuju-syariat-islam/7097499.html 

Waruwu, M. (2024). Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan dan 
Peran di Bidang Pendidikan. Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan, 5(2), 
198–211. https://doi.org/10.59698/afeksi.v5i2.236 

Yusuf Anggia, I. (2025). INTEGRASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM 
PENDIDIKAN ISLAM: PERSPEKTIF LITERASI AKADEMIK. HASBUNA : Jurnal 
Pendidikan Islam, 6(1), 36–45. https://doi.org/10.70143/hasbuna.v6i1.488 

 


